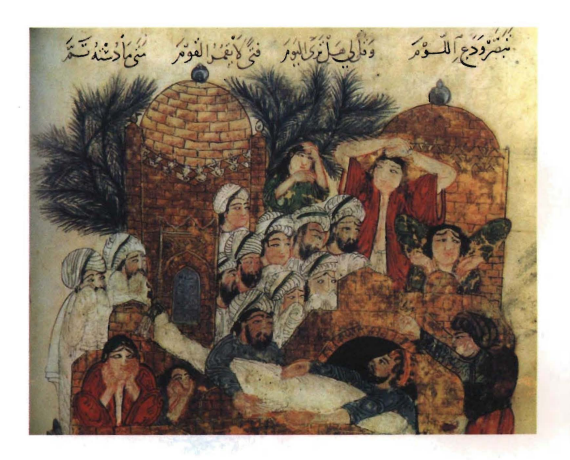
كتاب اليقين وكتاب المعرفة وكتاب عنقاء مغرب في ختم الأولياء وشمس المغرب

(1)



تحقيق وتقديم سعيد عبد الفتاح



# تحقيق وتقديم سعيد عبد الفتاح

# رسائل ابن عربي

كتاب اليقين وكتاب المعرفة وعنقاء مغرب في ختم الأولياء وشمس المغرب







كتاب اليقين وكتاب المعرفة وكتاب عنقاء مغرب في ختم الأولياء وشمس المغرب

> تحقيق وتقديم سعيد عبد الفتاح

> > المجلد الرابع

الأنتشأرالعني

ص. ب. 113/5752 ر. ب. Email: arabdiffusion@hotmail.com بيروت – لبنان

# الممتويات

|                        | الإحد     |
|------------------------|-----------|
| ات                     | كلما      |
|                        |           |
| نة حول مفهوم اليقين    | درام      |
|                        |           |
| ن لغة                  | اليقير    |
| ن في القرآن الكريم     | اليقير    |
| ن عند الصوفية          | اليقير    |
| جة الأولى              |           |
| جة الثانية             | الدرء     |
| جة الثالثة             |           |
| ن عند ابن عربي         | اليقير    |
| ع التحقيق              | منهج      |
| خ الخطية لكتاب اليقينخ | -<br>النس |
| خة الأولى              |           |
| خة الثانية             |           |
| خة الثالثة             | النسد     |
| نص كتاب اليقين         |           |
| و المخطوطات            | صور       |

| ٥٤  | مقدمة المؤلف                                                                     |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------|
| ٦٤  | فصل في ذكر سبب تأليف هذا الكتاب                                                  |
|     | فصل في تسمية الكتاب                                                              |
|     | ملاحق ونصوص خاصة بمقام اليقين عند ابن عربي                                       |
| ٦٧  | الباب الثاني والعشرون وماثة من كتاب الفتوحات المكية في معرفة مقام اليقين وأسراره |
| ٦٧  | اليقين هو ما يكون الإنسان فيه على بصيرة                                          |
| ٦٨  | صاحب اليقين وصاحب علم اليقين                                                     |
|     | هل يصح أن يكون يقين أتم من يقين                                                  |
|     | شرف اليقين بشرف موضوعه وهو الأمر المتيقن                                         |
| 79  | اليقين المستقل الذي ليس له محل يقوم به                                           |
|     | اليقين عزيز الوجود في الأمور الطبيعية المعتادة                                   |
| ٧.  | درجات اليقين عند العارفين                                                        |
| ۷١  | الباب الثالث والعشرون ومائة في معرفة مقام ترك اليقين وأسراره                     |
| ٧١  | لا يتكرر شيء في الوجود للاتساع الإلهي                                            |
| ۷١  | اليقين فيه راثحة من مقاومة القهر الإلهي كالصبر                                   |
| ٧٢  | العبد سبب في ظهور عين اليقين لعدم قيام اليقين بنفسه                              |
|     | العبد مضطرب في أصل نشأته، لا يقين له من حيث حقيقته                               |
|     | لا طمأنينة مع المريد إلا عن بشرى                                                 |
| ٧٤  | الباب التاسع والتسعون ومائتان في معرفة علم اليقين                                |
|     | كتاب عنقاء مغرب في ختم الأولياء وشمس المغرب                                      |
|     | مقدمة المحقق                                                                     |
|     | صور ونماذج للمخطوطات                                                             |
| ٨٥  | الوعاء المختوم على السر المكتوم                                                  |
| ٨٨  | تبيين الغرض من هذا الكتاب                                                        |
|     | بحر طامس وبحري غاطس فيه لآليء الإشارات في أصداف                                  |
| ٩.  | العبارات، فمن ذلك مفتاح حجة، وإيضاح محجة                                         |
|     | وصف حال بعد حلّ وترحال                                                           |
|     | حكمة تعليم من عالم حكيم                                                          |
| ١٠١ | نصل                                                                              |

| ١٠٩ | في معرفة الذات والصفات والأفعال                           |
|-----|-----------------------------------------------------------|
| ١١. | وأما معرفة الذات                                          |
| 111 | الصفات: لمحة بارق وخيال طارق                              |
|     | الأفعال                                                   |
|     | محاضرة أزلية على نشأة أبدية                               |
|     | بحر اللؤلؤ والمرجان المودع في العالم الأكبر والإنسان      |
| ١٢٢ | المرجانة الأولى للؤلؤة الأولى                             |
|     | لؤلؤة نشأة الملأ الأعلى وهو بالمنظر الأجلى                |
|     | لؤلؤة نشأة العرش منه (صلى الله عليه وسلم)                 |
| ۱۲۳ | لؤلؤة نشأ الكرسي منه (صلى الله عليه وسلم)                 |
|     | لؤلؤة الأفلاك                                             |
| ٥٢١ | لؤلؤة نشأ العناصر الأُوَل منه                             |
| ۲۲۱ | لؤلؤة نشأ الدخان الذي فتق به السماوات العلى والأرض السفلي |
|     | لؤلؤة نشأ منها مثال برؤية الحق في عالم الخلق              |
| ۱۲۸ | لؤلؤة التحام اليواقيت وانتظام المواقيت                    |
| ۱۲۹ | لؤلؤة اعتراض لمن أصاب الصيد بالمقراض                      |
| ۱۳۰ | لؤلؤة امتداد الرقائق من الحقائق المحمدية إلى جميع الحقائق |
| ۱۳۱ | مرجانة اللؤلؤة الأولى                                     |
| ۱۳۲ | مرجانة اللؤلؤة الثانية                                    |
| ۱۳۲ | مرجانة اللؤلؤة الثالثة                                    |
| ۱۳۲ | مرجانة اللؤلؤة الرابعة                                    |
| ۱۳۳ | مرجانة اللؤلؤة الخامسة                                    |
| ١٣٥ | مرجانة اللؤلؤة السادسة                                    |
|     | مرجانة اللؤلؤة السابعة                                    |
| ١٣٦ | مرجانة اللؤلؤة الثامنة                                    |
| ١٣٦ | مرجانة اللؤلؤة التاسعة                                    |
| ۱۳۷ | مرجانة اللؤلؤة العاشرة                                    |
| ١٤. | إثبات الإمامة على الإطلاق من غير اختلاق                   |

| نكتة الشرف في (غرف من فوقها غرف)                      | 1 1 1 |
|-------------------------------------------------------|-------|
| النكتة المؤخرة في الدورة المدخرة                      |       |
| نكتة تمام الأنبياء في تعيين خاتم الأولياء             | ۲۰۲   |
| إفصاح الكتاب العزيز بمقاماته والإعلام بأحواله وآياته  | 101   |
| اللؤلؤة اللاحقة بالياقوتة السابعة                     | 109   |
| دعاء الاستخارة                                        | 177   |
| كتاب المعرفة                                          |       |
| مخطوطتا الكتاب                                        | ١٦٥   |
| صور المخطوطتين                                        | ۱٦٧   |
| نص كتاب المعرفة                                       | ۱۷۳   |
| مسألة (١) في معنى قوله «سبحان اللّه؛                  | ۱۷۳   |
| مسألة (٢) في معنى قوله والحمد للّه                    | ۱۷٤   |
| مسألة (٣) للغزالي (رضي الله عنه)                      | ۱۷٥   |
| مسألة (٤) في معنى قوله ولا إله إلاّ اللّه،            | 177   |
| مسألة (٥) في معنى قوله «اللَّه أكبر»                  | 177   |
| مسألة (٦) في جواهر الغزالي في معنى قوله واللّه أكبر،  | ۱۷۷   |
| مسألة (٧) في معنى قوله تعالى (وأفوض أمري إلى اللّه) / | ۱۷۷   |
| مسألة (٨)                                             | ۱۷۷   |
| مسألة (٩)                                             | ۱۷۸   |
| مسألة (١٠)                                            |       |
| مسألة (١١)                                            | ۱۷۹   |
| مسألة (۱۲)                                            | ۱۷۹   |
| مسألة (١٣)                                            |       |
| مسألة (١٤)                                            | ۱۸۲   |
| مسألة (١٥)                                            |       |
| مسألة (١٦)                                            | ۱۸۲   |
| مسألة (۱۷)                                            | ۱۸۳   |
| مسألة (۱۸)                                            | ۱۸٤   |
| مسألة (١٩)                                            | ۱۸٥   |

| 111 |                            | (۲.) | مسألة |
|-----|----------------------------|------|-------|
|     | النور والظلمة              |      |       |
|     | لولا النور                 |      |       |
|     | الحجب النورانية والظلمانية |      |       |
|     | العطايا والمنح             |      |       |
| 111 | علم الحق                   | (٢٥) | مسألة |
|     | مسمى العالم                |      |       |
|     | الرؤية بحسب العقيدة        |      |       |
| ۱۹۳ | تحول الألوهية يوم القيامة  | (۲۸) | مسألة |
|     | قلب العارف                 |      |       |
|     |                            |      |       |
|     | حق العالم                  |      |       |
|     | في المعرفة والهمة          |      |       |
| ۱۹۸ | القضاء والقدر              | (٣٣) | مسألة |
|     | الولاية                    |      |       |
|     | حق الصبر                   |      |       |
|     | تقسيم الأُمر               |      |       |
|     |                            |      |       |
|     |                            |      |       |
|     |                            |      |       |
|     |                            |      |       |
|     |                            |      |       |
|     |                            |      |       |
|     |                            |      | _     |
|     |                            | -    |       |
|     |                            |      |       |
|     |                            | ` ′  |       |
|     |                            | ` ′  |       |

| ۲.0        | (£٨)              | مسألة |
|------------|-------------------|-------|
| ۲.0        | (19)              | مسألة |
| ۲.0        | (°·)              | مسألة |
|            | (01)              |       |
| ۲٠٦        | (01)              | مسألة |
| ۲٠٦        | (°T)              | مسألة |
| ۲.۷        | (° £)             | مسألة |
| ۲.۷        | (°°)              | مسألة |
| ۲ • ۸      | (°7)              | مسألة |
| ۲۰۸        | (°Y)              | مسألة |
| ۲٠٩        | (°Å)              | مسألة |
| ۲٠٩        | ( • ٩)            | مسألة |
| ۲۱.        | (1.)              | مسألة |
| ۲۱.        | (11)              | مسألة |
| 111        | (717)             | مسألة |
| 111        | (7٢)              | مسألة |
| 717        | (71)              | مسألة |
| ۲۱۳        | (1°)              | مسألة |
| 414        | (77)              | مسألة |
| ۲۱۳        | ( <sup>1</sup> Y) | مسألة |
| 117        | (1A)              | مسألة |
| 110        | (19)              | مسألة |
| 110        | (Y·)              | مسألة |
| ۲۱۲        | (Y1)              | مسألة |
| ۲۱۲        | (YY)              | مسألة |
|            | (YT)              |       |
| <b>717</b> | (Υξ)              | مسألة |
| 414        | (Yo)              | مسألة |

| 411         | (       | (۲۷) | مسألة |
|-------------|---------|------|-------|
| <b>۲۱</b> ۸ | (       | (۷۷) | مسألة |
|             | (       |      |       |
|             | (       |      |       |
|             | (       |      |       |
|             |         |      |       |
|             | (       |      |       |
|             | (       |      |       |
|             | (       |      |       |
|             | (       |      |       |
|             | (       |      |       |
|             | (       |      |       |
| 471         | (       | (۸۸) | مسألة |
| 377         | (       | (44) | مسألة |
|             | (       |      |       |
| 440         |         | (11) | مسألة |
| 770         | سة (۹۲) | غامض | مسألة |
| 770         | (       | (9٣) | مسألة |
| 770         |         | (4٤) | مسألة |
| 777         |         | (90) | مسألة |
| 777         |         | (٩٦) | مسألة |
| ***         |         | (٩٧) | مسألة |
| **          |         | (41) | مسألة |
|             |         |      |       |
| ۲۳.         | (1      | ••)  | مسألة |
| ۲۳.         | (1      | ٠١)  | مسألة |
| ۲۳.         | (1      | ٠٢)  | مسألة |
| 771         | (1      | ٠٣)  | مسألة |

| 171   | (\·\\$) | مسألة |
|-------|---------|-------|
| 777   | (۱・•)   | مسألة |
| ۲۳۲   | (۲۰۱)   | مسألة |
| 777   | (1 · Y) | مسألة |
| 777   | (۱۰۸)   | مسألة |
| ***   | (۱.4)   | مسألة |
| 177   | (11.)   | مسألة |
| 777   | (111)   | مسألة |
| 140   | (117)   | مسألة |
| ۲۳٦   | (11T)   | مسألة |
| ۲۳٦   | (112)   | مسألة |
|       | (110)   |       |
| 777   | (511)   | مسألة |
| 777   | (11Y)   | مسألة |
| ۲۳۸   | (۱۱۸)   | مسألة |
| ۲۳۸   | (119)   | مسألة |
| 739   | (۱۲۰)   | مسألة |
| 179   | (۱۲۱)   | مسألة |
| ۲٤٠   | (177)   | مسألة |
| 7 2 • | (117)   | مسألة |
| 137   | (171)   | مسألة |
| 1 3 7 | (110)   | مسألة |
| 7 2 7 | (۲۲۱)   | مسألة |
| 7 2 7 | (1 TY)  | مسألة |
| 7 2 7 | (1 1 A) | مسألة |
| 7 2 7 | (174)   | مسألة |
| 7 2 7 | (17.)   | مسألة |
| 1 2 2 | (171)   | مسألة |

| 711   | <br>(۱۳۲)   | مسألة |
|-------|-------------|-------|
| 710   | <br>(177)   | مسألة |
|       |             |       |
|       |             |       |
|       |             |       |
|       |             |       |
|       |             |       |
|       |             |       |
|       |             |       |
|       |             |       |
| 7 £ 9 | <br>(111)   | مسألة |
| 70.   | <br>(127)   | مسألة |
| 70.   | <br>(1 £ £) | مسألة |
| 101   | <br>(1 8 0) | مسألة |
| 701   | <br>(1 2 1) | مسألة |
| Y 0 1 | <br>(۱٤٧)   | مسألة |
| 707   | <br>(۱٤۸)   | مسألة |
| 707   | <br>(1 £ 4) | مسألة |
|       |             |       |
|       |             |       |
|       |             |       |
|       |             |       |
| 408   | <br>(101)   | مسألة |
|       |             |       |
|       | <br>•       |       |
|       | <br>•       |       |
|       |             |       |
| 707   | <br>(109)   | مسألة |

| Y 0 Y | (۱٦٠)     | مسالة |
|-------|-----------|-------|
| Y 0 Y | <br>(۱۲۱) | مسألة |
| Y 0 A | <br>(177) | مسألة |
|       |           | _     |
|       |           |       |
| 409   | <br>(١٦٥) | مسألة |
| 404   | <br>(۲۲۱) | مسألة |
|       |           |       |
| ۲٦.   | <br>(۱٦۸) | مسألة |
|       |           | _     |
|       |           |       |
|       |           |       |
|       |           | _     |
|       |           |       |
|       |           |       |
|       |           | _     |
|       |           |       |
|       |           |       |
|       |           | _     |
|       |           | _     |
|       |           | _     |
|       |           | _     |
|       |           |       |
|       |           |       |
|       |           |       |
|       |           |       |
|       |           |       |
| 777   | (۱۸۷)     | مسألة |

| ۸۶۲        | <br>(۱۸/ | ۸) | مسألة |
|------------|----------|----|-------|
| 779        | <br>(۱۸  | ۹) | مسألة |
| ۲٧.        | <br>(۱۹  | •) | مسألة |
| 177        | <br>(۱۹  | ١) | مسألة |
| 177        | <br>(۱۹  | ۲) | مسألة |
| 177        | <br>(۱۹۱ | ٣) | مسألة |
| 177        | <br>(19  | ٤) | مسألة |
| 777        | <br>(19  | (٥ | مسألة |
| 277        | <br>(۱۹  | ٦) | مسألة |
| 277        | <br>(۱۹۱ | ٧) | مسألة |
| 777        | <br>(۱۹/ | ۸) | مسألة |
| 440        | <br>(19  | ۹) | مسألة |
| 240        | <br>۲٠)  | •) | مسألة |
| 240        | <br>۲٠)  | ١) | مسألة |
| ۲۷٦        | <br>(۲۰  | ۲) | مسألة |
| ۲۷٦        | (۲۰۱     | ٣) | مسألة |
| ۲۷۲        | <br>(۲۰  | ٤) | مسألة |
| ۲۷۲        | <br>(۲۰  | (٥ | مسألة |
| ۲۷٦        | <br>(۲۰  | ٦) | مسألة |
| ۲۷۲        | <br>۲۰۱) | ٧) | مسألة |
| ***        | <br>(۲۰  | ۸) | مسألة |
| ***        | <br>(۲۰  | ۹) | مسألة |
| **         | <br>۲۱)  | •) | مسألة |
| **         | <br>۲۱)  | ١) | مسألة |
| ***        | <br>(۲۱  | ۲) | مسألة |
| ***        | <br>(۲۱۲ | ۲) | مسألة |
| **         | <br>(۲۱  | ٤) | مسألة |
| <b>XYX</b> | <br>۲۱)  | ٥) | مسألة |

| 444      |   | (۲۱۲)   | مسألة |
|----------|---|---------|-------|
|          | ( |         |       |
|          | ( |         |       |
|          | ( |         |       |
|          | ( |         |       |
|          | ( |         |       |
|          |   |         |       |
|          |   |         |       |
|          | ( |         |       |
|          | ( |         | _     |
|          | ( |         |       |
|          | ( |         |       |
|          |   |         |       |
|          |   |         |       |
|          | ( |         |       |
|          | ( |         |       |
|          |   |         |       |
|          |   |         |       |
|          |   |         |       |
|          | ( |         |       |
|          | ( |         |       |
|          | ( |         |       |
|          | ( |         | _     |
|          | ( |         |       |
|          | ( |         |       |
| <b>Y</b> | ( | (137)   | مسألة |
| <b>Y</b> | ( | (7 2 7) | مسألة |
| 7.4.7    | ( | (7 2 7) | مسألة |

| 787          | <br>(4.8.8) | مسألة |
|--------------|-------------|-------|
| ***          | (           | مسألة |
|              |             |       |
|              |             |       |
|              |             |       |
|              |             |       |
| 9 1 7        | (۲۰۰)       | مسألة |
| 9 1 7        | (۲۰۱)       | مسألة |
| 217          | (۲۰۲)       | مسألة |
| 9 1 7        | (۲0۲)       | مسألة |
| ۲٩.          | <br>(401)   | مسألة |
| ۲٩.          | <br>(۲۰۰)   | مسألة |
| 798          | <br>(٢٥٦)   | مسألة |
| 191          | <br>(Y o Y) | مسألة |
| 490          | <br>(۲۰۸)   | مسألة |
| 790          | <br>(٢٥٩)   | مسألة |
| 797          | <br>(۲٦٠)   | مسألة |
| 797          | (177)       | مسألة |
| 797          | <br>(۲7۲)   | مسألة |
| 797          | <br>(۲7٣)   | مسألة |
| 799          | <br>(۲٦٤)   | مسألة |
| 799          | <br>(۲٦٥)   | مسالة |
| 799          | (۲77)       | مسألة |
| ۳.,          | <br>(۷۲۷)   | مسألة |
| ٣            | <br>(۲٦۸)   | مسألة |
| ۲.۱          | (۲٦٩)       | مسألة |
| ٣٠٢          | <br>(۲۷۰)   | مسألة |
| <b>T • T</b> | (۲۷۱)       | مسألة |

| ۳. | ۲ | ( | 777)         | مسالة |
|----|---|---|--------------|-------|
| ۳. | ۲ | ( | (۲۷۳         | مسألة |
| ۳. | ۲ | ( | <b>۲۷٤</b> ) | مسألة |
| ۳. | ٣ | ( | <b>۲۷</b> 0) | مسألة |
| ٣. | ٣ | ( | (۲۷۲         | مسالة |
| ۳. | ٣ | ( | Y            | مسألة |
| ٣. | ٤ | ( | (۲۷۸         | مسألة |
| ٣. | ٤ | ( | <b>۲۷</b> 9) | مسألة |
| ٣. | ٤ | ( | ۲۸۰)         | مسألة |
|    |   | ( |              |       |
| ٣. | ٥ | ( | <b>Y</b>     | مسألة |
| ٣. | ٥ | ( | (۲۸۳         | مسألة |
| ٣. | 0 | ( | <b>Y</b>     | مسألة |
| ٣. | ٦ | ( | (۵۸۲         | مسألة |
| ۳. | ٦ | ( | (ראץ         | مسألة |
| ٣. | ٦ | ( | ۲۸۷)         | مسألة |
| ۳. | ٧ | ( | ۲۸۸)         | مسألة |
| ٣. | ٧ | ( | <b>(</b>     | مسألة |
| ٣. | ٧ | ( | <b>۲۹・</b> ) | مسالة |
| ۳. | ٨ | ( | 191)         | مسألة |
| ٣. | ٨ | ( | (197         | مسألة |
| ٣. | ٩ | ( | <b>۲۹۳</b> ) | مسألة |
| ٣. | ٩ | ( | (3 P Y       | مسألة |
| ٣. | ٩ | ( | <b>۲۹</b> 0) | مسألة |
| ٣١ |   | ( | (۲۹۲         | مسألة |

إلى شيخي رمز الصفاء واليقين الذي يملأ القلوب صلاح الدين التجاني الحسني الحسيني أهديه نسمة من نسمات يقينه الذي بسطه في قلبي فشاع في أرجائي. سعيد عبد الفتاح

عينك إذا لم تغلط فهي عين اليقين، وإذا غلطت فمن عين القطع. وعلمك إذا لم يغلط فمن علم اليقين، وإذا غلط فمن علم اليقين، وإذا غلط فمن علم القطع. وحق اليقين: أن ينطق عندما تميزت له صفات الفصل بين الهمم في الأمر الذي انبعث عنه. وحقيقة اليقين: أن ينظر في مقامه العلوي المعلوم الذي منه نزل إلى أسفل سافلين

(محيي الدين بن عربي)

يعد كتاب اليقين من بين الكتب الهامّة التي قدّمها (محيي الدين بن عربي). وتظهر أهميته في وضوح رؤيته وامتلاكه ناصية هامة من نواصي التنظير والتحقيق سواء من الجانب الفلسفي أو الصوفي.

فقد تشابكت الآراء حول مقولات كثيرة لابن عربي، من هذه المقولات: ترديد بعض الكتب حول تفضيل ابن عربي نفسه في ولايته عن النبوة. وأقول لمن يرددون هذه الأقوال: اقرأوا هذا الكتاب وستأتيكم الإجابة شافية على لسانه وهو يناقش فكرة اليقين بعم

وبالرغم من هذا العمق وهذا التنظير إلا أن الكتاب واضح وضوحاً جلياً لدرجة تجعل من لا عهد له بقراءة كتب ابن عربي الاقتراب من هذا الكتاب، بل وترديد ما يقوله في يسر وسهولة، لميسور لغته، ومأخذه، ونقاء تعبيره.

وقد تحدثت في مقدمة كتاب «المعرفة» من تحقيقنا: أن ابن عربي تجده واضحاً وضوحاً جلياً ثم يستغلق على طبيعته، عليك في كثير من الأمور، ثم يرمز، ثم يعبر تعبيراً ميسوراً.. وبين هذه الانتقالات تتعرف على طبيعته، ومنهجه في التأليف.

وإنني في هذا المقام، بعد أن قدمت ابن عربي في عدد من الكتب، أرى الرجوع إليها وخاصة كتاب المجلد الأول من هذه المؤلفات بتحقيقنا أيضاً، فهناك نشرت رسالة بخطه ضمّنها شيوخه، ومؤلفاته، وهي الرسالة التي أرسلها للأمير وبهاء الدين غازي». ولذا فإن أي تقديم هنا سيكون مبتوراً، بل ومنقول جزء من كثير هناك. وإنني أرفق بالقارىء أيضاً من أن أعيد ما قلته عن شيوخه وكتبه هنا فيضيق المقام بصفحات ليس هذا مكانها لصغر حجم هذه الرسالة، ومكتفياً بالحديث عنها وعمّا دار حولها من المراجعة والتدقيق والتحقيق الذي هو من صلب هذه العملية.

قدمت دراسة لهذه الرسالة المسماة (كتاب اليقين) شرحت فيها مفهوم اليقين لغة، وفي القرآن الكريم، وعند الصوفية، ثم عند ابن عربي بعد ذلك. ثم ألحقت نصوصاً هامة بمقام اليقين لابن عربي أيضاً من

كتابه (الفترحات المكية) وهي الأبواب (١٢٢، ١٢٣، ٢٦٩) لما في ذلك من أهمية للباحث والقارىء على السواء.

أرجو أن يتقبل الله هذا العمل في صالح عملي.

إنه نعم المولى ونعم النصير.

المحقق

#### اليقين

لعل تعبير اليقين من التعبيرات الشائعة عند الصوفية، ولا يخلو مرجع أو مصدر من مصادر التصوف من الإشارة إليه من قريب أو من بعيد. بل يشيع هذا المصطلح أو هذا التعبير عند العامة وحتى عند من ليس لهم أدنى معرفة بالتفكير الصوفي، أو الفلسفي، أو العلمي. وقد يدخل هذا التعبير عند هؤلاء ضمن صياغات أو تعبيرات أخرى مثل: الإخلاص، والعلم، والإيمان. وغير ذلك.

وربما شاع واشتهر المعنى اللغوي لليقين دون غيره من المعاني على الألسن واختلط وأخذ دلالات أعتقد أن أهمها استقرار الشيء في النفس لدرجة يصعب الشك حول هذا الشيء، وهذا المعنى قد نرى أنه تسرب من خلال معناه اللغوي. ولذا فإننا سنبدأ الحديث عن اليقين من خلال معناه في اللغة. ثم في القرآن الكريم كمصطلح، ثم عند الصوفية بتعريفاته، ودلالاته المتعددة، ودرجاته وأركانه. إلخ.

#### اليقين لغة:

العلم، وإزاحة الشك، وتحقيق الأمر.

وربما أخذ من يقن الماء في الحفرة إذا استقر فيها.

وقد أيقن يوقن إيقاناً، فهو موقن.

واليقين: نقيض الشك.

والعلم: نقيض الجهل.

والموقونة: هي الجارية المصونة المخدرة. أي: التي في خدرها لا يراها أحد.

# أما اليقين في القرآن الكريم:

فقد يأخذ نفس المعاني والدلالات التي تعطيها اللغة، وقد يخرج بدلالات أخرى تختلف اختلافاً بيّتاً عن معناها في اللغة إلى معانِ خاصة بالعقيدة. فمثلاً قد يأخذ دلالة توحى بيوم القيامة أو الموت. فانظر مثلاً في قوله تعالى:

﴿وكنا نكذب بيوم الدين حتى أتانا اليقين﴾ (٤٧ المدثر).

فهذا المعنى هنا يعطى دلالة يوم القيامة، ويعطى أيضاً الموت.

أي حتى جاءنا حساب يوم القيامة يوم اليقين. أو حتى جاءنا الموت فكشف لنا كل شيء فتيقنا.

وانظر كذلك قوله تعالى: ﴿حتى يأتيك اليقين﴾ (٩٩ الحجر).

ويذكر أكثر المفسرين المعنى هنا بالموت.

إذ النبي (صلى اللّه عليه وسلم) ممتلىء يقيناً، فلا انتظار ليقين يضاف له، ومن هنا خرج المفسرون بأن دلالته الموت.

وقد يرى ابن عربي في هذه الآية بالذات رأياً مخالفاً، سأذكره أثناء الحديث عن مفهوم اليقين عند ابن عربي.

وقد يأتي اليقين في القرآن الكريم ناقضاً للظن والشك ليهدم آراء المشركين في قولهم حول قتل نبي الله عيسى (عليه السلام) يقول الله تعالى: ﴿مَا لَهُم بِهُ مَنْ عَلَم إِلَّا اتّبَاعَ الظّن وَمَا قَتْلُوهُ يَقِيناً﴾ (١٥٧ النساء).

أو قوله تعالى في آية أخرى: ﴿إِن نظن إِلا ظناً وما نحن بمستيقنين﴾ (٣٢ الجاثية).

وقد يأتي ليبرز مخالفة الكفار لحقائق استقرت في نفوسهم ليفضحهم أمام المسلمين.

انظر قوله تعالى: ﴿وجحدوا بها واستيقنتها أنفسهم ظلماً وعلوا﴾ (١٤ النمل).

أي استقرت فيها.

وقد يأتي ليمدح قوماً بما فيهم من يقين. مثل قوله تعالى: ﴿هذا بصائر للناس وهدى ورحمة لقوم يوقنون﴾ (٢٠ الجاثية).

وقد يشيع النص القرآني نفسه الإحالة إلى ضرورة اليقين وأهميته والترغيب فيه بذَّكره. مثل قوله تعالى: ﴿يدبر الأمر يفصل الآيات لعلكم بلقاء ربكم توقنون﴾ (٢ الرعد).

وآيات أخرى كثيرة بالقرآن الكريم لو فتشنا لوجدناها تحمل أكثر من دلالة. ونحن لا نغفل أيضاً هنا الدرجات التي قسمها القرآن لمفهوم اليقين على النحو التالي:

﴿ كَلَا لُو تَعَلَّمُونَ عَلَمُ الْيَقِينِ ﴾ (٥ التكاثر). ﴿ ثُمُّ لترونَهَا عَينَ الْيَقَينِ ﴾ (٧ التكاثر). ﴿ وإنه لحق اليقين ﴾ (١ ه الحاقة).

من هنا كان للصوفية وقفات طويلة حول هذا المصطلح. وقد تعددت أقوالهم، وسنحاول بقدر الإمكان أن نلم بأطرافه لنبين حقيقة اليقين ومفهومه عندهم، ثم عند ابن عربي.

#### اليقين عند الصوفية:

قسم الصوفية اليقين إلى ثلاثة أقسام في ثلاث عبارات اعتبروها من العلوم الجلية، كما جعلوا هذه

العبارات نفسها أركاناً لليقين. وهم يعتمدون جميعاً على المصطلح القرآني لأركان اليقين. ويستند بعضهم إلى مفهومه في اللغة.

فاليقين كما قال دأبو زكريا الأنصاري، في منتخباته (١): عند جماعة: توالي العلم بالمعلوم حتى لا يكاد يغفل عنه فهو أخص من العلم.

وعند جماعة: هو العلم.

وهو تقريباً نفس معناه في اللغة.

وهذا المعنى يشيع لأول وهلة أن اليقين مكتسب.

بينما يذكر آخرون أن اليقين وهبي غير مكتسب.

فيقول في موضع آخر<sup>(٢)</sup>: اليقين: يملأ القلب نوراً.

أي يصير القلب به على بصيرة من الأمور. بحيث يصير به المعلوم مشاهداً أو كالمشاهد بارتفاع الحجب الجسمانية وامتناع العلائق الطبيعية.

وهذا المعنى هنا يفيد على الفور أن اليقين وهبي، لا مكتسب.

ويؤكد هذا المعنى (نجم الدين داية) في كتاب: «منارات السائرين» بتحقيقنا ص ٣٧٤.

واعلم أن اليقين نور قذفه الله تعالى في قلوب المؤمنين والأولياء والأنبياء وعليهم السلام، بحسب مقاماتهم في المعرفة. وذلك أن الله اطلع على قلوب عباده المخلصين المخصوصين بالعناية اطلاع الكرم عند توجههم إلى الحضرة بالصدق، وتولههم بالشوق راجعين بقطع التعلقات. فيملأ القلوب المصفّاة بشروق الأنوار التي بها كشوف الأسرار. فكل قلب يرى بإراءة الحق إياه ما يراه بنور اليقين».

وعلى هذا فإنه حين يعتمد على أن اليقين وهبي فإنه يجعله كالإيمان يزيد وينقص، كما يزيد إيمان المرء وينقص، وكذلك فإنه يراه يقوى ويضعف.

فالزيادة: بقدر تصفية القلب عن كدورات النفس وتطهيره.

والنقص: بقدر تدنس القلب بلوث الشهوات.

أما القوة: فهي في الرضا بالقضاء والصبر على البلاء، والتوكل على رب السماء.

والضعف: بفقد هذه الأشياء.

وقد جعل اليقين من المقامات التي لا ينقطع السير فيها إلى الأبد. لأنه ثمرة شجرة المعرفة.

وقد حسم الشيخ أبو سعيد الخراز مسألة العلم واليقين حين وصف البعض اليقين بأنه العلم فقال:

العلم: ما استعملك.

<sup>(</sup>١) ص ٤٧ من الرسالة هامش.

<sup>(</sup>٢) ص ٩٠ على هامش الرسالة.

واليقين: ما حملك.

وقد اعتمد على مقولة الخراز شيخ الإسلام الهروي في كتابه العظيم: (منازل السائرين) حين عدّ اليقين باباً من أبواب قسم الأصول، الذي هو عشرة أقسام فقال:

اليقين: مركب الآخذ في هذا الطريق، وهو غاية درجات العامة، وقيل هو أول درجات الخاصة(١٠).

وقد قسم اليقين إلى ثلاث درجات:

#### الدرجة الأولى:

علم اليقين: وهو:

أ ـ قبول ما ظهر من الحق.

ب ــ وقبول ما غاب للحق.

ج ــ والوقوف على ما قام بالحق.

#### الدرجة الثانية:

عين اليقين: وهو:

أ ـ الغنى بالاستدلال عن الاستدلال.

ب ــ وعن الخبر بالعيان.

ج ـ وخرق الشهود حجاب العلم.

#### الدرجة الثالثة:

حق اليقين: وهو:

أ \_ إسفار صبح الكشف.

ب ـ ثم الخلاص من كلفة اليقين.

ج ـ ثم الفناء في حق اليقين.

وهو ما أشار إليه ونجم الدين داية، في كتابه عن بداية اليقين ووسطه ونهايته.

فقال: بدايته: علم اليقين بكشف الأسرار. ووسطه: عين اليقين بشواهد الآثار. ونهايته: حق اليقين بتتابع الأنوار.

#### اليقين عند ابن عربي:

دائماً حين يأتي الحديث عن ابن عربي، يقف المرء طويلاً ليرى ماذا فعل ابن عربي بهذا المصطلح الشائع في التصوف؟ وماذا سيضيف إليه؟ وهل سيمر عليه مرور الكرام، أم سيتوقف عنده ويدلى بدلوه؟

<sup>(</sup>١) انظر منازل السائرين ص ٢٥، ومدارج السالكين ج ٢ ص ٤١٣.

شأنه في ذلك شأن الكبار من العباقرة الذين لا يمرون مرور الكرام على شيء حتى يضيفوا إليه من عندهم أشياء تكسبه وضوحاً ودلالات متجددة.

يقول ابن عربى: إن اليقين مقر العلم في الخلد.

وحكمه: سكون النفس بالمتيقن، أو حركتها إلى المتيقن.

وهو: ما يكون الإنسان فيه على بصيرة سواء حصل المتيقن أو لم يحصل، مثل: ﴿أَتَى أَمَرِ اللَّهُ ﴾ (١) لنحل).

وإن كان لم يأت بعد. ولكن تقطع النفس المؤمنة بإتيانه فلا فرق عندها بين حصوله وعدم حصوله. وهو قول من قال: (لو كشف الغطاء ما ازددت يقيناً).

قال هذه العبارة: وعبد بن قيس، وينسبها كثيرون إلى وابى يزيد البسطامي، (١).

مع أن المتيقن ما حصل في الوجود العيني بعد.

ثم يقول: اليقين: مقام شريف بين العلم والطمأنينة.

فالعلم كان عند سيدنا إبراهيم (عليه السلام) والطمأنينة كانت المطلوبة. ﴿قَالَ أُولَم تُوْمَنَ قَالَ بلى ولكن ليطمئن قلبي﴾ (٢٦٠ البقرة).

وهنا يدخل ابن عربي دخولاً جريئاً كمن يملك ناصية العلم ليشرح ويحقق المعاني والدلالات، فيضع لليقين أركاناً (أربعة) بينما الكل يتحدث عن ثلالة أركان فقط. فالأركان الأربعة روحانية وهي: العلم، والحق، والحقيقة.

ثم يضيف إلى هذه الأركان الأربعة، أربعة أركان أخرى لفظية يسميها الجسمانية.

فيجعل لليقين نشأتين:

- النشأة الروحانية في علم المعانى وهي الأركان الأربعة التي تحدثنا عنها.
- النشأة الجسمانية في علم الألفاظ، وهي الأركان الأربعة الأخرى وهي: الياء، والقاف، والياء، والنون.

واكتمال النشأتين يعطى ثمانية أركان وهي الحاملة للعرش.

مستشهداً بقوله تعالى: ﴿ويحمل عرش ربك فوقهم يومنذِ ثمانية﴾ (١٧ الحاقة).

ويفيض في هذه المسألة تحليلاً وعمقاً. ثم يفرق تفريقاً لم يرد عند أحد من قبل. فانظر إليه يفرق بين القطع بأمر، واليقين بأمر. فأنت حين تقطع بأمر ليس من الضروري أن يكون هذا القطع يقيناً، فيقول ذلك مفرقاً أيضاً بين:

\_ عين القطع، وعين اليقين.

<sup>(</sup>١) انظر الرسالة القشيرية ص ٤٧، ٩٠.

- \_ وعلم القطع، وعلم اليقين.
  - ـ وحق اليقين.
  - ـ وحقيقة اليقين.

فيقول: عينك إذا لم تغلط فهي عين اليقين، وإذا غلطت فمن عين القطع. وكذلك: وعلمك إذا لم يغلط فمن علم اليقين، وإذا غلط فمن علم القطع.

أما حق اليقين: فهو أن ينطق عندما تميزت له صفات الفصل بين الهمم في الأمر الذي انبعث عنه وحكم المزاج لصاحب الهمة.

وحقيقة اليقين: هي أن ينظر في مقامه العلوي الذي منه نزل إلى أسفل سافلين، فإنه إلى ذلك ينتهي بعد التكليف، والالتحاق بالروحانيات العلا.

كما فرق ابن عربي تفريقاً هاماً بين العلم وبين اليقين ليتضح المشكل الذي وقع فيه كثير من الصوفية قبله اعتماداً على الشائع من المعنى اللغوي القريب.

يقول: العلم لا بد أن يستند إلى اليقين؛ لأن اليقين روح العلم، والطمأنينة حياته. فلا يزال يطلب الزيادة من العلم، ولا يزال يتعلم اليقين لارتباطه به.

ولا ينسى ابن عربي أن يطوف بفكرة اليقين عند الأنبياء والأولياء والمؤمنين. وعلاقة ذلك بالمنزلة للولاية والنبوة وخاصة نبوة سيدنا محمد (صلى الله عليه وسلم)، وكذلك موقفه من قول الكثيرين عن يقين سيدنا (عيسى ابن مريم) عليه وعلى نبينا أفضل الصلاة والسلام. فيعرض لأمر هام وضروري رآه عدد كبير من الناس ضد ابن عربي، وربما كان ابن عربي هنا أكثر وضوحاً عن أي نقطة أخرى.

حول ما جاء في الأثر عن نبي الله عيسى: (لو ازداد يقيناً لمشى في الهواء). وانظر قول ابن عربي حول المنازل والمراتب للتابع والمتبوع.

وحول نشأة اليقين وأركانه الثمانية. أربعة من جهة المعنى، وأربعة من جهة اللفظ.

وقد أرفقت ملاحق ونصوص ابن عربي حول مقام اليقين ليستضيء بها القارىء ويتوثقها الباحث، في الإشارات بين ما أضافه في كتابه، وبين ما أشار إليه في هذه الملاحق وهي الأبواب (١٢٢، ١٢٣، الإشارات بين ما أضافه في كتابه، وبين ما أشار إليه في هذه الملاحق وهي الأبواب (١٥٠) مجلداً ولمبعد الهيئة العامة للكتاب (١٥٥) مجلداً وطبعة دار صادر بيروت (٤) مجلدات.

أرجو أن أكون قد قدمت الإشارات الكافية للدخول في عالم ابن عربي من خلال كتابه اليقين. المحقق

بعد نسخ هذا الكتاب من نسخة أصلية، وضبط نصّه، قابلت على نسختين أخريين من مكتبة الإسكندرية مجموعة الأميرة فايزة، ودهشت لما بالنسختين من مشكلات ونقص وتحريف، وفيما يبدو أن النسختين نقلتا من نسخة واحدة هي أيضاً أكثر منهما نقصاً. فقد واجهت نقصاً في النسختين ـ رغم قلة عدد صفحاتهما ـ كثير كثير. ووصلت إشارات المقابلة في الصفحة الواحدة إلى أكثر من خمس عشرة إشارة، وهذا كثير من نسخة بهذه الصفحات، ولكي أتأكد من صحة النسخة التي اعتمدتها أصلاً راجعتها على أبواب بكتاب الفتوحات المكية وهي الأبواب (١٢٣، ١٢٣) وهي الأبواب التي تحدث فيها عن مقام اليقين، واجتهدت أيما اجتهاد في أن أجعل نص هذا الكتاب كما أراد له مؤلفه على الحقيقة، أو قريب منه إلى حد كبير.

وبعد أن انتهيت من عمل المقابلة قمت بتخريج الآيات من مصحف الحرمين ذاكراً الآية، ونصها، ورقمها ومكية أم مدنية. ثم خرّجت ما وجدت من الأحاديث النبوية، وتوقفت عند ما لم أقف عليه، فلم أخرجه. وألحقت فهرساً بكل هذا. ثم قمت بعمل دراسة عن مفهوم اليقين في اللغة وفي القرآن الكريم، وكذا عند الصوفية ثم عقبت برأي ابن عربي ومفهوم اليقين عنده.

وتحدثت عن نسخ الكتاب الثلاث وأوضحت للقارىء أهميتها ومشكلاتها، ثم أرفقت صوراً لبعض هذه الصفحات من النسخ الثلاث توثيقاً لما أقول.

وبعد أرجو أن أكون قد وقفت في تقديم هذا الكتاب الهام إلى القارىء بعد تحقيقه، واللّه يتقبل خالص هذا العمل في صالح عملي يوم يقوم الأشهاد.

والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته.

المحقق سعيد عبد الفتاح الجيزة في ديسمبر ١٩٩٣

اعتمدت في تحقيقي لهذا الكتاب على ثلاث نسخ خطية. منها نسختان غير مشهورتين بالفهارس أو بقوائم المخطوطات إلا مؤخراً على يد الصديق د/يوسف زيدان، والأستاذ/كرم أمين، اكتشفاها أثناء فهرسة مكتبة جامعة الإسكندرية. وقد قدما لى هاتين النسختين فلهما منى الشكر والعرفان.

والنسختان من مجموعة الأميرة فايزة تحت رقم (٣٧، ٤٥) وسأتحدث عنهما بعد حديثي عن النسخة الأولى التي اعتبرتها أصلاً لي في هذا الكتاب.

# النسخة الأولى:

هي أصح النسخ الثلاث، وأقدمها، وأتمها، وأهمها جميعاً لقربها، ولكونها نسخت من أصل نسخة هامة وقوبلت بأصل نسخة التي كتبت بجامع دمشق وقرئت على المؤلف (ابن عربي) في حياته وكان وقتها معتكفاً بجامع دمشق وعليها خطه، رحمه الله. كما أشار الناسخ إلى ذلك نهاية النسخة.

واعتمدت على صورة ورقية لها من معهد المخطوطات العربية تحت رقم (٤٣٧ تصوف) الجزء الأول ص ١٨٦.

ولأن هذه النسخة ضمن مجموع فقد كانت بين كتابين آخرين لابن عربي:

الأول كتاب القطب والإمامين المدلجين، وهو الكتاب السابق لكتابنا اليقين. والآخر كتاب الإعلام بإشارات أهل الإلهام.

وغلاف كتاب اليقين يشترك في نهاية صفحة كتاب القطب والإمامين وبنفس الصفحة.

وبعد كتاب اليقين كان كتاب الإعلام... ويشترك وحده كعنوان في صفحة مستقلة. ونهاية كتاب اليقين في صفحة أخرى (أ).

• كتب على هذا الغلاف: (كتاب اليقين الموضوع في مسجد اليقين).

أما الصفحة الأولى فتبدأ: «بسم الله الرحمن الرحيم» (رب يسر برحمتك، وصلى الله على سيدنا محمد وآله وصحبه وسلم تسليماً).

قال سيدنا وشيخنا وإمامنا العالم المقرىء المحدث شيخ دهره وفريد عصره، شيخ الطريق، وإمام التحقيق محيي الدين بن عربي محمد بن عبد الله بن محمد بن العربي الحاتمي الطائي نفعنا الله به: وهذا خاص بهذه النسخة.

ثم يذكر مقدمة المؤلف: والحمد لله الذي أرى إبراهيم... إلخ».

ولهذه النسخة علامات أخرى خاصة بها مثل:

طريقة النسخ، والوقفات، وكلمات ببنط أكبر من غيرها توضح للقارىء أهمية التقسيم والوقف وأوائل الجمل... إلخ.

أو العنوان الجانبي أو غير ذلك.

- النسخ كتبت بخط تعليق واضح.
- ٢١ سطراً في الصفحة الواحدة.
- الصفحة بها من (١٥ ـ ١٧) كلمة.
- مسجل بنهایتها المقابلة المؤرخة سنة ۲۲۱هـ.
  - عدد ورقات النسخة ٧ ورقات.
    - . الورقة صفحتان.
- ليس بها ترقيع أو تلويث أو كشط أو خلاف ذلك.

اعتبرت هذه النسخة أصلاً، ولذا لم أرمز لها بأي رمز سوى أنى أقول نسخة الأصل فقط.

#### النسخة الثانية:

اعتمدت على نسخة صورة ورقية لها. وهي من مجموع الأميرة فايزة تحت رقم (٤٥) المكتبة العامة لجامعة الإسكندرية كما أشرت سلفاً.

ترقم بصفحات اعتباراً من رقم ١، ٢، ٣... إلى رقم (١٩) مما يدل على أنها أول المجموع الخاص بكتب ابن عربي.

ليس لها غلاف خاص وإنما كتب أعلى الصفحة الأولى:

(كتاب اليقين للشيخ محيى الدين بن العربي قُدِّس سره).

ليس على هذه النسخة تاريخ النسخ، ولا اسم الناسخ، ولا أي بيان يعبر عن ذلك. ونحن نرجح أنها
 نسخت بعد القرن العاشر لطبيعة النسخ والخط والتنقيط.

- النسخة عليها استدراكات من الناسخ وليس مقابلة.
- . ومع أن هذه النسخ كتبت بخط رقعة واضح إلا أن مشاكلها عديدة، فهي مليئة بالنقص والتحريف والتصحيف، ويبدو لي أنها اعتمدت على نسخة بعيدة عن النسخ الأصلية أو المعروفة لما سجلت لها من مشكلات. (راجع الهامش).
  - م عدد صفحاتها ١٩ صفحة فقط.
  - لله غلاف كتاب التجليات ص ٢٠ للمؤلف أيضاً.
    - عدد الأسطر بالصفحة الواحدة (١٧ سطراً).
      - عدد الكلمات (٩ ـ ١١) كلمة بالسطر.
      - خالية من المقدمة. لكن بها مقدمة المؤلف.
  - ليس بخطها أية إشارات أو عناوين جانبية أو تقسيم.
    - اعتبرت هذه النسخة فرعاً وأشرت لها بالرمز (ب).

انظر الهامش وصفحات من المخطوط.

#### النسخة الثالثة:

نسخة بين النسختين الأصل، و(ب).

فهي في الجزء الأول ــ نصفها تقريباً ــ تملك كل مشكلات النسخة (ب) مما أوحى لي أن النسختين نقلتا من أصل واحد.

وهذه النسخة أيضاً ضمن مجموعة الأميرة فايزة تحت رقم ٣٧ المكتبة العامة لجامعة الإسكندرية.

ليس لهذا الكتاب في هذا المجموع عنوان بغلاف مستقل، وإنما اكتفى الناسخ بوضع عنوان غريب على الصفحة الأولى، ويدو أنه بخط مخالف لخط الناسخ، فربما وضعه أحد غيره.

العنوان هو: (هذا كتاب اليقينية)

وهو يقصد طبعاً (كتاب اليقين) فلم يكن لابن عربي كتاب بالعنوان الذي قاله.

- . الكتاب يقع في ١١ صفحة من ص ٤٦ إلى ص ٦٧.
- الخط رقعة جميل، لكن يحتوي على نفس مشكلات النسخة (ب) تماماً طوال النصف الأول من الكتاب.
  - ١٣ سطراً بالصفحة الواحدة.
  - عدد الكلمات من (۱۱ ۱٤) كلمة بالصفحة.
  - ليس بالكتاب أية إشارة إلى فصل أو عنوان جانبي إلا بنهاية الكتاب فقط (فصل) مرة واحدة.
    - . لم يوضح عليه اسم الناسخ ولا زمن النسخ ولا أية إشارة إلى ذلك.

- نرجح أن يكون الكتاب قد نسخ بعد القرن العاشر، أو ربما نسخ في القرن الحادي عشر لطبيعة الخط والتنقيط وغير ذلك.
- ليس على النسخ أي مقابلة ولا استدراكات إلا استدراكاً واحداً بأحد الأسطر الداخلية وبخط رفيع حداً.
  - اعتبرت هذه النسخة أيضاً فرعاً وأشرت إليها بالرمز (جـ) تمييزاً عن الأصل، والنسخة (ب).

وعلمت أن هناك نسخاً أخرى لكتاب اليقين.. واحدة بالمكتبة الأزهرية، وأخرى بدار الكتب الظاهرية بدمشق. ومع هذا اعتبرت اعتمادي على ثلاث نسخ مخطوطة من قبيل العمل العلمي لما في ذلك من تأكيد على روح البحث والتدقيق في مقابلة النسخ وخاصة نسخ الأصل التي اعتمدناها أصلاً لنا لقربها من المؤلف ومقابلتها على نسخة قوبلت وسمعت وخط بها المؤلف بخط يده. ثما يؤكد لنا الثقة في اكتمال النص الذي بين أيدينا.

أرجو أن أكون قد وفقت.



بسب مالله الرجم الدين التحديم ب بسروه ك وصل مل مديا عدد الهجم عان أبا السب سيزى بشيخ المان النج العام العالم المركاء فراسي وفرد عدد مشيح العروة العام اللى في محمل لدي ميدالد محمد على معمد العرف المحام العام بعد العرب العرف المعام العام المعام العام ال

فسيهد الذعل وللبونسيم مكاوناليمون ولارم فيكون والمونية صمكا صلاته ملت المعباد ندسني البناب وحبال بنب حقا وميا وعلا ولم بخسمائ كالعبرع من مفاما بالمفرين ففالعزم وفات لوانولية ابينهن وفريقع آخرلنرونهاءس لينبن وفهومع لفرك لألونه بويمالمالنب وملتجا العمكى منه اوفرح لل والمكرف الله علي وعلى له وسم كالمبرا منا بعسد عان البنيين مقام شهف بيون العسلم واللما نيئتم وهوسسنوس بغن لكأفط غرفاذا لستغرفيها وفركاوت المباسستن من البغن وهوالعو دالاى والرجوا عبسكه مدبرالسفينم وكذك البنين عبان عن سنغل العباق الناب عيث المرو وممض والمعط المدمن وانسفه اننف الاعاده السطرداعة بدالسك والسكه نوع مس الكر ادمعطيل ومهلا لما فيدارة ارهبم عاللهم كما فبساح في الله اولم ومن فاس مخدع اللهم كم عن اوليالك من ابهبم فالبت له السغين فعسلوم إن البقب كان عسنها والعمانية كان العلايم وسالغ سعلها العبره ولذكك فاسدوكن لبطمين فسلمي السكون المراتضر فالداعل السيعين فياذان يللب وسنغلال المسخاذا كالصنسط للغبن العبانسس المسلم مكرن بعنا فالطفئ الندفى فوله والالمخالب فين وعبى السفين والماعب البغير بعك ون بعقود فيدم لاما فرحداع لم مع العبارات واما على المختب في كا كاي منلااه لنسي النائلان النزيال فالموغ ماجاء لعنى واحداسلا والهاخلانان والم مدلولهما فنصر ومنافته ومافال باسافة النعط نعنه السي المعرفنرام بالحفائق والالنق

الكافار في مناسك من الداعل والك الانسان ابوال برفي الملف في المان المنان النكبوت عليه وهومقام الذي ولعنه ولذكك الدواب والبدر وعور والبرجع الى يه وخرج منه فيذك المغام بتعلق مني البقير وفد صابقنا الوف وعدم الورف سالام فاحضناه جهمنا والمسملارب العالميز فحص ركان بب انساته لهذا الكناب ك ذرب لللب لعاليها معرض حن من فاصدًا زيا وَ لوط عليه لمانا وصاحالي ع العارف العوفى صابن الديرابع العباس الهدبرابرم برسيد السكلمن مطوف المرى و عفيف الدين ابوم ولنع مط كلين عدين حفاظ البنس ومريا فطربقنا مجد والبقب فام الدرخلاي موضع برهميم بالكرم فافام له جناطها ناضع جناً فالبندع هذا للجد للعرون البناس طستخة علام تعلل وقسبتدت حداله الذبالموضع المنكورة بوم الزيارة وذكل وم ريعاءالرابع عدرمن شوال سنائر وسنات واسمعت صاحب بوراز وصلبا الفلهرف فكاللي وانصفنا الحلوط علليهم فنعنا الدواما ما وجيع للسله طاعلامي معزم فيصب لح كان لسبب الذك سبقي اللوضع بالبنبر أن اللبرار عبم عليهم نلصكرفي كانت للكتكر الف بشرة ما عن لد تركن ربك الوضع واحبرته الها تسبئ الوطا الملك فومه واسروا بلزوم كالكالوضع حتى إنى لبم لوط مسلبها المفلم بزل بنك الوضع حناب عداب قوم لوط والهوآء وسمع مجبهم وموفولرم الي فعلنا عالبها الفلها فعندعا المروك المهجد سرفع واللوضع وأشرروكم فيالغف وعال المهد العسنة البنين فسمى عبدا المموضع عودا وسسمال بنبلغوا علاهوا بنبرا خ موضع مجوره انشان على الكتاب ولهدا منه المناكماب البغير الدكان بمعللبقبر وبالباان كالم فهاؤ كاوران علمق فماليفبر ويطب الفامان الديد المراد المرد المراد المرد المراد المر المناسنة اننى اعطاها الدضع والعساني على عده على لرسط نسسلها كمستبل ستللكك بسبع واللغار الجوار المادوان والمراد والمرا

كتاب ليقين للشيخ محالدين العربي قديس سرم \_\_\_\_الدالومن الرحيير المحدللدالذي اردار الهرملكوت ولسموات ولايض ليكون من الموقينين ولمونبيد محداصل للدعليه وسلم بعبا ده ربه حتى يا تدل اليقن وجعل ليفن علما وعياوها وأتطادا لك تغيره من المقامات المقربين فقال عرَّ من قائِل وإبلالمت اليقين فيموضع كتؤولها عين اليقين وفي موض اخرتوتعلون علم ليفين وصلى لله علىمن عطى منه وافرحط والممكئ فيد اشدتمكين وعلمأكه وصحيدة سلم تسبيما مأن اليقين مفام تشرب يسن العلم أوطميانيه م وديماه شتق اليقينامن بقبن المآء فالحفره أدااستغرفاليقين استغراد لذيمان فحالقلب ومند اشتق اليقين وهوالعود الذى بديرها لسنفند وكذلك اليقين ادافقد من محل ٧ المؤمن وانتفى عند انتفى الأيمان والعلم وعقيد الشكك والسنك شرك ممفاوتعطيل كماقال لابراهيم ماقيل حيث قيل اولم تؤمن فالبلى ولكن يسطمئن قبي قال صالى اللكليد كلمحن لولى بالشك من الرهيم معليد البادم مااتبت عليد ا لصلاة والسلام لداليقين معلوم ان ليقين كان عنده. والطميان

فحصداللسمالمعووف باليفين واستخرت للدتعالى ر وقيدت هذا الجذء بالمدضع المذكور في يوم الزياره في يور الآدبعا الرابع عشرمن شول سنة اتثثين وستمائد واسمعته مساحق بفركي وصلينا اكطهو في ثلك ليعم والصوفنا الى لوط عليه السلام تفعنا الله لوياها ب عهابعم وجميع المسلين المين وبعرته وكان السب الدى لأحل شسمى بهذا الموضع مسعدا ليقبن الألحلل الواحشطار كانت الملالكه التى بشرته باسحا فيعليه السيو قدتوكته نذائك الموضع واجزئدانها تبسراني بوطعليدا بسلام فلم مول مذاين الموضع حتى البصوم دايل الدط بالهوى م وسمع منجيجهم وهوقوله تعالى فجعلنا عاليها سافلها فعنل ما الصر دُالك سعد في ذلك وأثريوكوعه في لقفوقا ل اشهدائه المخاليقين وموضوانت التدهدا الكتاب ولهذا سميناه المهده الاسمية ودابنا انسكلم فيه على ليقين دون عيوه من المفامات للما سبه التي عطامًا لموضع والحمد للدوحده وصلى المدعلى من لاني بعده محدوال وصحيه ولم اعبعين وسيدم على لمرسلين والمحدلله رب لعالمين ممست

## حذاكتا بالبقيه

# لسدالله المع العم

الحدلك الذى ارى الهم ملكون الشموات والدص ليكون من لمرقبي دارسته محدّاً صلّى الله علد ولم معيار و ربّه حتى يا تبه اليفرو حعل لليفن حقا تأماً وعساً ولم كعل ذلك لعبر من معامات المغر فقال عدَّم فائ والله لحوالي وفي صحوا عرلتروم عن الفن دفى يضوا خر كلة لونعلمون علم ليفق وصلى الله على مفاخر حط والمكن فيد الشيفكي على اله وسلمكتر أ اما بعد مالكين مقام شريف من العلم ولطماسة ورقا استوليقوس بعثالاً ادا سيفر مالق استقرارالامان فىالقلب ومداشنق الفن وهوالعودالذى تدتر بالالتسفية وكذلك اليفين اذا فقد محل المئى وأسفى عنه اسمى الايمان ولعلم وعفيه الشك والشك شرك محص ويعطل ولهدالما فيل في الهم عليه السلام فال

مدار دلإلحالهوى سخصحهم وهوفوله نعال فحعليا عادي ساملها معند ما بصر ذلك سجد لله ني هذا لمرضى وا ترروكه في لففر وقال شهر ات هذه والحواليف فسمى مسحدا لدنة مضوسحدية عك اليفن لعولهمذاهو الموليفي وفي وسجدة انشأت هذا الكاب ولهاستميامهذه الاسميّة ورأبًا ال شكلم فيه على لف رون عر م مل لمعاماً للماسم الى اعلماهاألموص والحمدلله رت العالمن ومهلى الله على ستدنا محمد ما تم البن ولاحول ولانوه ر الآ بالله العلى لعلم

## بسم الله الرحمن الرحيم رب يسَر برحمتك وصلى الله على سيدنا محمد وآله وصحبه وسلم تسليماً

#### مقدمة المؤلف

قال سيدنا وشيخنا وإمامنا الشيخ الإمام العالم المقرىء المحدث شيخ دهره وفريد عصره شيخ الطريق وإمام التحقيق محيي الدين أبي عبد الله محمد بن علي بن محمد العربي الحاتمي الطائي نفعنا الله به(١).

الحمد لله الذي أرى إبراهيم ملكوت السموات والأرض ليكون من الموقنين، وأمر نبيه محمداً (ص) بعبادته (۲) حتى يأتيه اليقين، وجعل اليقين حقاً وعيناً وعلماً (۲)، ولم يجعل ذلك (٤) لغيره من مقامات المقربين، فقال عزّ من قائل: ﴿وإنه لحق اليقين﴾ (٥).

وفي موضع آخر: ﴿لترونها عين اليقين﴾<sup>(٩)</sup>.

وني موضع آخر: ﴿كلا لو تعلمون علم اليقين﴾ $^{(\vee)}$ .

وصلى الله على المعطى(^) منه أوفر(١) حظ، والممكن فيه أشد تمكين وعلى آله وسلم كثيراً(١٠).

<sup>(</sup>١) هذه المقدمة كاملة سقطت من النسخة (ب)، (ج).

<sup>(</sup>٢) في النسخة (ب): (بعبادة ربه) وكذلك النسخة (ج).

<sup>(</sup>٣) الترتيب مختلف في (ب): (علماً وحقاً وعيناً) وكذا النسخة (ج).

<sup>(</sup>٤) في (ب): (ذالك) مكذا وهي مكررة في النسخة (ب) جميعها وسأكتفى بهذه الإشارة.

 <sup>(</sup>٥) القرآن الكريم، سورة الحاقة، الآية ٥١، مكية.

 <sup>(</sup>٦) القرآن الكريم، سورة التكاثر، الآية ٧، مكية ﴿ثم لترونها عين اليقين﴾.

<sup>(</sup>V) القرآن الكريم، سورة التكاثر، الآية ٥، مكية.

<sup>(</sup>A) في النسخة (ب): (على من أعطى).

<sup>(</sup>٩) في النسخة (ب): (وافر).

<sup>(</sup>١٠) في النسخة (ب): (تسليماً).

#### أمًّا بعد(١)

فإن اليقين مقام شريف بين العلم والطمأنينة. وهو مشتق من يقن الماء (٢) في الحفرة إذا استقر فيها، وقد يكون أيضاً مشتق من اليقن وهو العود (٦) الذي في  $[12]^{(3)}$  الرجل يمسكه مدبر السفينة (٥).

وكذلك اليقين<sup>(١)</sup> (عبارة عن استقرار العلم في القلب بحيث لا يزول، ومهما)<sup>(٧)</sup> فقد من محل المؤمن وانتفى عنه انتفى الإيمان والعلم وأعقبه الشك. والشك نوع من الشرك<sup>(٨)</sup> أو تعطيل. ولهذا لما قيل في إبراهيم<sup>(٩)</sup>، (عليه السلام)<sup>(١١)</sup>، ما قيل حتى<sup>(١١)</sup> قيل له: ﴿أُولَم تَوْمَن ﴾<sup>(١٢)</sup>.

قال محمد، عليه الصلاة والسلام (١٢): (نحن أولى بالشك من إبراهيم) (١١).

فأثبت له اليقين. فمعلوم (۱°) أن اليقين كان عنده، والطمأنينة كانت المطلوبة التي يعطيها اليقين (۱۲) ولذلك قال: ﴿ولكن ليطمئن قلبي﴾ (۱۲).

<sup>(</sup>١) سقطت من النسخة (ب).

<sup>(</sup>٢) في النسخة (ب) و(ج): (وربما اشتق اليقين من يقين الماء).

 <sup>(</sup>٣) في النسخة (ب): (إذا استقر في اليقين استقرار الإيمان في القلب، ومنها اشتق اليقين وهو العود).
 هذه الفقرة بدلاً من الفقرة التي بين القوسين. وفي (ج) كذلك بتخفيف.

 <sup>(</sup>٤) ما بين المعقوفتين سقط من الأصل ولزمه السياق.

<sup>(</sup>٥) في النسخة (ب): الذي يديره السفينة، وفي (ج): (تدبر به).

<sup>(</sup>٦) في النسخة (ب): إذا فقد من..... إلخ وفي (ج): كذلك.

<sup>(</sup>٧) ما بين القوسين سقط من النسخة (ب) وكذلك (ج).

<sup>(</sup>٨) في النسخة (ب): (والشك شرك محض) و(ج) كذلك.

<sup>(</sup>٩) في النسخة (ب): (قال لإبراهيم).

<sup>(</sup>۱۰) ساقطة من (ب).

<sup>(</sup>۱۱) في النسخة (ب): (حيث).

<sup>(</sup>١٢) القرآن الكريم، سورة البقرة، الآية ٢٦٠، مدنية. في النسخة (ب): تكملة الآية ﴿قال بلي ولكن ليطمئن قلبي﴾ زائدة.

<sup>(</sup>١٣) في النسخة (ب): ألفاظ الثناء تختلف كثيراً عنها في الأصل، وأحياناً توجد في (ب) دون الأصل. ولذا سأبقى على ألفاظ الثناء في الأصل. ولن أشير إلى ما في النسخة (ب) حتى لا أثقل الهامش أكثر من اللازم وسأكتفي بهذه الإشارة: محمد (صلى الله عليه وسلم). إبراهيم (عليه السلام).

<sup>(</sup>١٤) حديث: (نحن أولى بالشك من إبراهيم). رواه أحمد في مسنده دنحن أحق بالشك من إبراهيم، ج٢ ـ ص٣٢٦ والبخاري في صحيحه ج٥ ص٣٦٦.

<sup>(</sup>١٥) في النسخة (ب): (ومعلوم)، وكذا (ج).

<sup>(</sup>١٦) في النسخة (ب): (العين)، وفي (ج): (التي تعطيها العين).

<sup>(</sup>١٧) الآية السابقة مباشرة وهذه تكملتها: ﴿قَالَ بَلِّي وَلَكُن لِيطُمُّن قَلْبِي﴾.

والسكون أمرٌ آخر زائد (۱) على اليقين (فجاز أن يطلب. وسنذكر أن الحق إذا كان هو نفس اليقين، يكن أيضاً (٢)، نفس العلم. فكيف يضاف الشيء إلى نفسه في قوله: ﴿وإنه حق اليقين﴾ (٢).

(وعلم اليقين، وعين اليقين)(1).

وأمًّا عين اليقين فيمكن أن يتصور فيه الإضافة. هذا على مذهب أهل العبادات(°).

وأمًّا على طريق<sup>(۱)</sup> التحقيق فالواوان مثلاً. أو الحرفان المتماثلان المشتركان في الصورة ما جاء المعنى واحد أصلاً وأنهما (<sup>۷)</sup> خلافان من حيث مدلولهما فتصح الإضافة. وما قال بإضافة الشيء إلى نفسه إلا من لا معرفة له بالحقائق ولا بالتوسع الإلهي. فإن الله تعالى لا يكرر شيئاً واحداً (<sup>(۱)</sup> مرتين بمعنى واحد، (وإذا لم يكن كذلك، فما ثم شيء) (<sup>(۹)</sup> يضاف إلى نفسه رأساً.

فنقول(۱۰): إن اليقين لما اعتنى الله به دون غيره من المقامات أكمل نشأته فسوى(۱۱) ذاته أولاً. وهو حين أرسله مطلقاً مثل قوله تعالى: ﴿وَمَا قَتَلُوهُ يَقَيْنا﴾(۱۲).

وقوله: ﴿حتى يأتيك اليقين﴾(١٣).

ثم جعل له علماً وعيناً وحقاً، وأخفى(١٤) حقيقة.

فإن رسول الله (صلى الله عليه وسلم) يقول: (**لكل حق حقيقته...**) (١٥٠٠.

<sup>(</sup>١) في الأصل: (والسكون أمراً، آخراً، زائداً).

<sup>(</sup>٢) ما بين القوسين سقط من النسخة (ب)، ومن (ج) سقط (يكن أيضاً).

<sup>(</sup>٣) الآية الأولى هي كما قلنا (٥١) من سورة الحاقة. أما الآيتان (٧،٥) من سورة التكاثر فهما: الآية (٥) ﴿كلا لو تعلمون علم اليقين﴾. (٧) ﴿ثم لترونها عين اليقين﴾.

<sup>(</sup>٤) ما بين القوسين سقط من النسخة (ب).

<sup>(</sup>٥) في النسخة (ب): (أصحاب العبادات) وكذا النسخة (ج).

<sup>(</sup>٦) في النسخة (ب): (وأما طريق) وكذا النسخة (ج).

<sup>(</sup>٧) في النسخة (ب): (وأتمهما).

<sup>(</sup>A) سقط من النسخة (ب)، وفي (ج): (لا يكرر شيئاً مرتين لمعنى واحد).

<sup>(</sup>٩) في النسخة (ب): (وإذا لم يكن ثم يكرر شيء)، وفي (ج) (وإذا لم يكن ثم تكرار فما ثم شيء).

<sup>(</sup>۱۰) في (ب): (ثم نقول).

<sup>(</sup>١١١) في الأصل (وشوى).

<sup>(</sup>١٢) القرآن الكريم، سورة النساء، الآية ١٥٧، مدنية.

<sup>(</sup>١٣) القرآن الكريم، سورة الحجر، الآية ٩٩، مكية.

<sup>(</sup>١٤) في النسخة (ب): (وخفي).

<sup>(</sup>١٥) في النسخة (ب): (لكل حقيقة).

وقد ثبت حق اليقين. فلا بد لهذا الحق من حقيقة وهو حقيقة اليقين. فصار اليقين، على هذا، نشأة قائمة على أربعة أركان. (وهو: علم، وعين، وحق وحقيقة. فالحقيقة مثبتة والثلاثة الأركان) (١) كتابية فساوى جميع النشآت (٢) من جهة التربيع. فإذا تحققت هذا فلتعلم (٣) أن اليقين هو: اسم (٤)، ويكون منه فعل فيظهر في حضرة الأفعال على مراتبها. وليس يمكن أن يوصف به موجده بخلاف العلم. وهذا مما يدل على أن لليقين نشأة (٢) قائمة توصف بالعالم (٧) كزيد وعمرو (وغير ذلك) (٨).

ومعلوم أنه ليس بصفة نقص فينا بل هو كمال، ولكن للحوقه بالنشأة لم يتصف به القديم، واتصف بالعلم، والعين، والحق، وغير ذلك.

(وفلكه واسع. فكان في حركته بطء، لاتساع فلكه) (١) ولعلوه، وارتفاعه، فلا يظهر له في عالم التركيب ذلك الأثر القوي (١٠) إلا عند القليل من المتروحنين من البشر، وذلك لعلو همتهم (١١) فإنها جازت عليه في فلكه وقربت منه فحصل (١٢) آثاره فيها. ولذلك قلل فقال تعالى (١٣): ﴿لقوم يوقنون﴾ (١٤).

فجعلهم قوماً. وانظر بعين بصيرتك إلى العقل فتجد براهينه واعتماداته في اقتناء<sup>(١٥)</sup> علومه التي تقطع بها مَبْنيَّة على ما نأخذ من الحس على مراتب الحقائق<sup>(١٦)</sup>.

<sup>(</sup>١) ما بين القوسين سقط من (ب).

<sup>(</sup>٢) في النسخة (ب): (النشأة)، وكذا في (ج).

<sup>(</sup>٣) في الأصل: (فتعلم).

<sup>(</sup>٤) في النسخة (ب): (هو الله).

<sup>(</sup>٥) في النسخة (ب): (ولا ليتمكن).

<sup>(</sup>٦) في الننخة (ب): (نشاءة).

<sup>(</sup>٧) في النسخة (ب): (بوصف العلم).

<sup>(</sup>٨) سقطت من النسخة (ب).

 <sup>(</sup>٩) في النسخة (ب): (ولما كان فلك اليقين واسعاً في حركته نطء لاتساع) وكذلك النسخة (ج).
 هكذا الصياغة كما أثبتها النسخة (ب) وواضح أنه اختلاف في السماع، وأنها رواية أخرى غير التي اعتمد عليها هذا الأصل. فما يلاحظه القارئ هنا ليس نسخاً فقط.

<sup>(</sup>١٠) في النسخة (ب): (أثر ظاهر) وفي (ج): (الأثر الظاهر).

<sup>(</sup>١١) في النسخة (ج): (العلو هممهم).

<sup>(</sup>١٢) في النسخة (ب): (فحصلت) وكذلك (ج).

<sup>(</sup>١٣) (ولذلك قال تعالى): في النسختين (ب)، (ج).

<sup>(</sup>١٤) القرآن الكريم، سورة البقرة، الآية ١١٨، مدنية.

<sup>(</sup>١٥) في النسخة (ب): (فإنك تجد براهنه واعتمادته في إفشاء).

<sup>(</sup>١٦) في النسختين (ب)، (ج): (الحس) وغير واضحة بالأصل ولكنها تبدو هكذا.

وانظر ما في الحس من الغلطات بحيث ربما إن تتبعتها لم تثق بما تراه. ولا سيما إن كنت من أهل الكشف واليقين، فتبصر نطق الجمادات، والعقل يقضي فيها بعدم النطق والحياة لأنه ما أبصر<sup>(١)</sup> حكمها حكم الحيوان فحكم بشاهد<sup>(٢)</sup> الحس. ونحن نعلم قطعاً أن الحاكم<sup>(٣)</sup> هنا غالط بلا شك.

وإن كنا نحن (٤) لا نقول بأن الحس يغلط (٥)، وإنما جربنا في هذه النسبة إليه لما تووطىء (٦) عليه.

وقد نبّهت الشريعة على كثير من هذا. من سلام الحجر $^{(V)}$ ، وكلام كتف الشاة $^{(\Lambda)}$ ، وتسبيح الحصى $^{(P)}$  وغير ذلك.

فإذا كان الممد للعقل بهذا<sup>(۱۱)</sup> القصور العظيم<sup>(۱۱)</sup> والغلط البين الفاحش، فالعقل أبعد وأبعد<sup>(۱۲)</sup> وأشد قصوراً، وأعظم عجزاً، وأقل علماً. وهو<sup>(۱۲)</sup> يتخيل أنه في اليقين وليس كذلك. وإنما هو يقطع<sup>(۱۱)</sup> بما عنده.

ويقول: إن هذا هو الحق اليقين، والعلم الذي لا يمكن غيره.

وربما يبقى زماناً طويلاً يعتقد في الشيء أنه على كذا، ثم<sup>(١٥)</sup> يتبين بعد بعلامة أخرى لم

<sup>(</sup>١) في السخة (ب): (أبصر).

<sup>(</sup>٢) في النسخة (ب): (ليشاهدوا).

<sup>(</sup>٣) في النسخة (ب): (الحس) وهي: تجوز. لأنه يعتبر الحس حاكماً. واعتبره شاهداً أيضاً. فكلاهما صحيح.

<sup>(</sup>٤) في النسخة (ب): (نعلم).

بخالفه الإمام أبو حامد الغزالي في هذه القضية حيث يلقي اللوم على الحواس من أنها تغلط ولا تعطي الحقيقة في بعض الأحوال. ثم ضرب مثالاً للنظر. قال: تنظر إلى القمر وهو بعيد فيبدو لنظرك صغيراً فإذا اقتربت منه اختلفت نظرتك، مما دفعه للشك في الحواس وقدراتها على إعطاء الحقيقة كاملة. انظر أبو حامد الغزالي في كتابه القيم: المنقذ من الضلال.

 <sup>(</sup>٦) في الأصل وفي (ب): (تواطىء) والصحيح ما أثبتناه لغياب الفاعل الحقيقي. وربما قصد: (لما تواطىء عليه العلماء). وفي
 (ج): (لمالوه لي).

<sup>(</sup>٧) في النسخة (ب): (مثل: نطقا سلام الحجر).

<sup>(</sup>٨) في النسخة (ب): (وكشف النشاءة المسمومة).

<sup>(</sup>٩) كل هذه معجزات حدثت على يدي سيدنا محمد (صلى الله عليه وسلم).

<sup>(</sup>۱۰) في النسخة (ب): (بهذه).

<sup>(</sup>١١) سقط من النسختين: (ب)، (ج).

<sup>(</sup>۱۲) سقط من النسختين: (ب)، (ج).

<sup>(</sup>١٣) في النسخة (ب): (فهن)+ (ج).

<sup>(</sup>١٤) في النسخة (ب): (وأيضاً هو في القطع )، و(ج): (إنما هو في القطع).

<sup>(</sup>١٥) مقطت من النسخة: (ب).

تكن عنده أن ذلك الأمر على خلاف ما كان يعتقده. وأن ذلك الذي كان يسميه: «يقين (١) حقاً» كان غالطاً فيه، وكان جهلاً محضاً. وأنى يستتب له (٢) أيضاً القطع بهذا الآخر، ولعله مثل الأول. فإذا أنصف الناظر نفسه لم يبق بما عنده من مواد (٢) عقله وحسّه ألبتة، ولنعول على علمه (٤) على الوهب الإلهي والإمداد الرباني.

ولهذا قلنا: إن دائرة اليقين واسعة جداً، عالية، ثقيلة الحركة، خفيفة الأثر. لأن الشكوك هي الغالبة، والقطع على جهالة لا على يقين فيسمى (٥) ذلك القطع يقيناً.

ومما يؤكد ما ذكرناه: أنا نعلم<sup>(٦)</sup> قطعاً أن الأشعري<sup>(٧)</sup> يعتقد في المعتزلي بخلق<sup>(٨)</sup> الأفعال، وشبه ذلك<sup>(٩)</sup>، أنه على باطل. ويقطع بعلم ذلك قطعاً.

والمعتزلي<sup>(١٠)</sup> في الأشعري في تلك المسألة بعينها على النقيض. يقطع بأن الأشعري على غلط وجهل في ذلك قطعاً(١١).

وكذلك في جميع المذاهب الشرعية (١٢) بين الأئمة من التحليل والتحريم والنظرية. كل واحد من المخالفين يقطع بفساد مذهب صاحبه.

فأين اليقين على هذا؟ والحق لا يكون (في النظريات)(١٣) إلا في طرف واحد. (لكن

<sup>(</sup>١) في النسخة (ب): (يسمعه يقيناً)، وفي (ج): (علماً يقيناً).

<sup>(</sup>٢) في النسخة (ب): (يثبت له القطع).

<sup>(</sup>٣) في النسخة (ب): (من موارد).

 <sup>(</sup>٤) في النسخة (ب): (ويعول في علمه).

<sup>(</sup>٥) في النسخة (ج): (فسمى).

<sup>(</sup>٦) في النسخة (ب): (أن نعلم).

 <sup>(</sup>٧) الأشعري: يقصد ابن عربي هنا من هو على المذهب الأشعري. وهم الأشاعرة: الفرقة المنسوبة إلى وأبي الحسن الأشعريه.
 وهي التي أصبح لها شأن كبير في الفكر الإسلامي. وهم الذين قالوا بخلق الأفعال وأن المؤثر فيه قدرة الرب لا قدرة العبد. انظر نشأة الفكر الفلسفي في الإسلام، ص ١.

<sup>(</sup>٨) التعديل من النسخة (ب) لأنها في الأصل: (في خلق).

<sup>(</sup>٩) في النسخة (ب): (وشبهها) وفي (ج) كذلك.

<sup>(</sup>١٠) المعتزلي: أي: المنسوب إلى فرقة المعتزلة. وهم: نسبة إلى الاعتزال من مجلس الإمام الحسن البصري على يد إمام المعتزلي: أي: المنسوب إلى فرقة المعتزلة الأول، الذي اعتبر من أكبر بلغاء العرب. ومذهبه أن الناس كانوا مختلفين في عهده إلى طوائف متعددة لكنهم متفقون على أن مرتكب الكبيرة فاسق وهي (المنزلة بين المنزلتين) كما قال واصل بن عطاء. انظر الأصول العامة الفلسفية للمعتزلة. انظر نشأة الفكر الفلسفي في الإسلام، د/علي سامي النشار، ج١، ص ٣٧٣.

<sup>(</sup>١١) (ذلك قطعاً): ساقطة من النسخة (ب) وفي (ج) سقط (في ذلك).

<sup>(</sup>١٢) في النسخة (ب): (ذالك المذاهب الشريعية).

<sup>(</sup>۱۳) ما بين القوسين من (ب)، (ج).

أي طرف هو؟)(١) ومع أي مذهب هو؟ حتى نعتقده ونتيقنه(٢).

فخرج من هذا كله، أن اليقين من جهة الحقيقة غير حاصل، وأن القطع حاصل عندهم فيسمونه (٣) يقيناً، وليس كذلك، فلو كانت دائرة فلك اليقين قريبة منا سريعة الدور ضيقة الفلك(1) لكان الخلق أكثرهم على اليقين، وكانوا على سبيل الحق. لكن الأمر(°) بالعكس. وانظر في إشارة الشرع يقول تعالى لنبيه: ﴿ وَإِن (٦٠ تطع أكثر من في الأرض يضلوك عن سبيل اللهه<sup>(∨)</sup>.

وقلل العاملين فقال(^): ﴿ الذين آمنوا وعملوا الصالحات وقليل ما هم ﴾ (١٠).

أين أنت من أصحاب اليقين، الذين هم أقل من العمال(١٠٠)؟

بل نبه عليهم: بقوم. فهم أقل من القليل لما ذكرناه. وأعنى بالقوم هنا السامعين الخطاب منه (١١) في المجلس وأنه فوق الإيمان بلا شك. فأين الطمأنينة؟ فهي أبعد وأبعد (١٢) وقول النبي في عيسى، (عليه السلام): (لو ازداد يقيناً لمشى في الهواء)(٦٠٠٠).

فلم يكن عنده يقين يرفعه عن هذه الكرة كما رفع محمد (صلى الله عليه وسلم).

ونحن ما مشينا(١٠٠)، في الهواء(١٠٠) العظيم(١٦٠) بيقيننا، ولا أكبر من عيسى(١٧٠)، عليه السلام، في اليقين. بل كان ذلك بحكم تبعية إمامنا محمد (صلى الله عليه وسلم)(١٨) فلما

ما بين القوسين من (ب) وزيد بعد هذه الجملة جملة أخرى هي (فما يرجو من العلوم إلى النظر) وكذلك (ج). (1)

في النسخة (ب): (ونستيقنه). **(Y)** 

في النسخة (ب): (ويسمونه)، وكذلك (ج). (٣)

في النسخة (ب): (لكانت سريعة الأثر) زآئدة وكذا (ج). (1)

في النسخة (ب): (كما ترى) زائدة. وكذلك (ج). (°)

في النسخة (ب): (ومن قطع..) الآية. (7)

القرآن الكريم، سورة الأنعام، الآية ١١٦، مكية. **(Y)** 

في النسخة (ب) (وقال الصالحين)، وفي (ج): (وقلل الصالحين فقال). **(**\) القرآن الكريم، سورة ص، الآية ٢٤، مكبة.

<sup>(9)</sup> 

<sup>(</sup>١٠) في النسخة (ب): (أقل من القليل عمال الصالحات) وفي (ج): (الذين هم أقل من عمال الصالحات).

<sup>(</sup>۱۱) في النسخة (ب): (عنه).

<sup>(</sup>١٢) أثبتنا هنا كلمة (فهي) من النسخة (ب) لفائدتها في السياق، وقد سقطت من الأصل ومن النسخة (ج).

<sup>(</sup>١٣) في الأصل وفي (بّ): (الهوى)+(ج). الحديث ولو ازداد يقيناً لمشى في الهواء، انظره في شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد ج ١١ ّص ٢٠٢.

<sup>(</sup>١٤) في النسخة (ب): (ونحن مشينا).

<sup>(</sup>١٥) في سائر النسخ: (الهوى) وكل كلمة هواء هي كذلك.

<sup>(</sup>١٦) سقطت من النسخة (ب).

<sup>(</sup>١٧) في النسخة (ب): (ولا أنا أكبر من عيسى)، في (ج): (ولا أنّا).

<sup>(</sup>١٨) في النسخة (ب): (في اليقين كالأمراء عند السلطان بل لما) زائدة.

مشى في الهواء مشينا، كما مشى أصحاب عيسى مع عيسى على الماء، بحكم التبعية الصحيحة، لا بحكم اليقين، كالأمراء عند الملك<sup>(۱)</sup> إذا جعل لهم في حضرته مراتب لا يتعدونها، ثم يرون أميراً قريب المرتبة من الملك<sup>(۲)</sup>، وآخر أبعد منه، وآخر أبعد من ذلك الآخر. ولا يجرؤ أحد من الأمراء يتعدى مرتبته إلى مرتبة غيره أصلاً.

ثم يدخل (٢) الأمير القريب المرتبة إلى مرتبته فيدخلون معه مماليكه (٤)، وتتأخر الأمراء عند الدخول لكون مرتبتهم دون ذلك. وكل أمير في مرتبته حيث (٥) كانت مماليكه معه.ومعلوم أن مرتبة الأمراء أعظم من مرتبة (١٠ المماليك، (ورأينا مماليك) (٢) صاحب المرتبة المقربة (٨) قد دخلوا مع أميرهم إلى مرتبته، فعلمنا قطعاً أن ذلك ليس لشرف مملوك (١٠) هذا الأمير المقرب على هذا الأمير الذي هو دونه. وأن الأمير الذي (١٠) هو دونه أشرف من مماليك (١١) المقرب عند الملك (١٢)؛ لأن مرتبة الإمارة (١١) فوق مرتبة المأمورين (١٤) عليهم.

فتيقنا أن دخول المماليك في تلك المرتبة إنما هو من أجل سيدهم لا من حيث هم. فكذلك شرفنا الذي أعطانا الله (۱۰ وعلمنا، (وقوتنا، التي لم يعطها لنبي ليس ذلك لكوننا) (۱۲) أشرف من الأنبياء.

<sup>(</sup>١) في النسخة (ب): (عند السلطان)، وكذلك النسخة (ج).

<sup>(</sup>٢) في النسخة (ب): (ثم إن نرى أمير قريب المرتبة من السلطان) وكذلك النسخة (ج) ويبدو أنهما مشتركان في كل شيء.

<sup>(</sup>٣) في النسخة (ب): (فإذا دخل) وسقط باقي الجملة وكذا في (ج).

<sup>(</sup>٤) في النسخة (ب): (دخل معه مماليكه).

<sup>(</sup>٥) في النسخة (ب): (بحيث).

<sup>(</sup>٦) في النسخة (ب) (منزلة) وكذلك (ج).

<sup>(</sup>٧) ما بين القوسين سقط من (ب).

<sup>(</sup>A) في النسخة (ب): (القرية) وفي (ج) كذلك.

<sup>(</sup>٩) في النسخة (ب): (مماليك) والنسخة (ج) كذلك.

<sup>(</sup>١٠) الزيادة من النسخة (ب).

<sup>(</sup>١١) في النسخة (ب): (المماليك).

<sup>(</sup>١٢) في السخة (ب): (السلطان).

<sup>(</sup>١٣) في النسخة (ب): (الأمير).

<sup>(</sup>١٤) في الأصل: المؤثر وفضلنا ما في النسختين: (ب)، (ج).

<sup>(</sup>١٥) لفظ الجلالة سقط من النسخة (ب).

<sup>(</sup>١٦) ما بين القوسين سقط من النسخة (ب).

لكن (١) لما كان نبينا أشرف من غيره (٢)، ونحن أتباعه (٣) دخلنا معه مقاماته التي دخل (٤) بحكم التبعية، وتأخر كل نبي عنه في مرتبته فتأخر عنا ضرورة. فيتخيل من لا معرفة له أنه (٥) مشى في الهواء لقوة يقينه، وأنه أقوى (٢) من عيسى، عليه السلام، وغيره. هيهات لما تخيل، بل النبي نبي، وأنت أنت، فالمتبوع يزاحم المتبوع والتابع يزاحم التابع، لا التابع يزاحم المتبوع.

إنما نحن من جهة التحقيق في مقابلة أمة ذلك النبي الذي تأخر عن نبينا، وذلك النبي في مقابلة نبينا (٧) في مقابلة نبينا (١) في مقابلة نبينا (١) في مقابلة نبينا (١) في مقابلة نبينا (١) في من الجاهلين (١٠).

فرأينا في سياق<sup>(۱۱)</sup> ما ذكرنا، أن<sup>(۱۲)</sup> باليقين مشى من مشى على الماء، وباليقين<sup>(۱۲)</sup> مشى من مشى في الهواء، وبه صعدت الروحانيات العلا إلى صريف الأقلام<sup>(۱۲)</sup> والمستوى إلى حيث لا أين فيدرك، أو يرى. ولم يكن فيه أحد من البشر<sup>(۱۱)</sup> أثبت من رسول الله<sup>(۱۲)</sup> (ص) ولكنه أخبر أنه يتعلم اليقين وقيل له: ﴿واعبد ربك حتى يأتيك اليقين﴾<sup>(۱۷)</sup>.

(وإن كان هنا هو الموت)<sup>(۱۸)</sup> وسر ذلك أنه قيل له: ﴿**وقل رب زدني علما**﴾<sup>(۱۹)</sup>.

<sup>(</sup>١) في النسخة (ب): (وإنه لما كان) وفي (ج) كذلك.

<sup>(</sup>٢) في النسخة (ب): (أشرف الأنبياء).

<sup>(</sup>٣) في النسخة (ب): (ونحن خدمه وحشمه) وفي (ج): (خدمه وأتباعه وحشمه).

<sup>(</sup>٤) في النسخة (ب): (مقامه الذي) وكذلك (ج).

<sup>(</sup>٥) في النسخة (ب): (إنما)، و(ج): أيضاً كذلك.

<sup>(</sup>٦) في النسخة (ب): (أقوى فيه)، وهي تعطي المعنين. أي أقوى يقيناً، وأقوى في اليقين. وكذلك النسخة (ج).

 <sup>(</sup>٧) هذه الجملة سقطت من النسخة (ب) واستدركت على الهامش لأنها بنفس الخط ونفس لون الحبر.

<sup>(</sup>٨) في النسخة (ب): (مقابل).

<sup>(</sup>٩) في النسخة (ب): (الخلايق).

<sup>(</sup>١٠) في الأصل (من الجاهل).

<sup>(</sup>١١) في النسخة (ب): (فرائنا في مسا) وفي الأصل (مساق) وفي النسخة (ج): (مشاق).

<sup>(</sup>١٢) في النسخة (ب): (ما ذكرناه أنه).

<sup>(</sup>١٣) في النسخة (ب): (وبه) وكذلك النسخة (ج).

<sup>(</sup>١٤) في النسخة (ب): (صرير).

<sup>(</sup>١٥) سقطت من النسخة (ب) ومن النسخة (ج).

<sup>(</sup>١٦) في النسخة (ب): (من نبينا محمد).

<sup>(</sup>١٧) القرآن الكريم، سورة الحجر، الآية ٩٩، مكية.

<sup>(</sup>١٨) ما بين قوسين سقط من النسختين: (ب)، (ج).

<sup>(</sup>١٩) القرآن الكريم، سورة طه، الآية ١١٤، مكية.

والعلم لا بد أن يستند إلى اليقين. لأن اليقين روح العلم، والطمأنينة حياته. فلا يزال (١) يطلب الزيادة من العلم، ولا يزال (٢) يتعلم اليقين لارتباطه به. وهكذا في كل دقيقة من دقائق التفصيل.

ولما كان اليقين بهذه المثابة انبغى (٣) لكل عاقل ألا يسأل سواه في كل شيء(١).

ثم نرجع ونقول: ولما قامت نشأته الروحانية في عالم المعاني على أربع: وهي العلم، والعين، والحقي، والحقيقة.

كذلك قامت نشأته الجسمانية في عالم الألفاظ والعبارات على أربعة أحرف:

- ـ الياء الصحيحة.
  - \_ والقاف.
- ـ والياء المعتلة، وهي ألف الميل الشمالي.
  - ـ والنون.

كما قامت من الحرارة والبرودة واليبوسة والرطوبة التي هي على أربعة<sup>(٥)</sup> أخرى في العالم الكبير، وهي الأركان. وفي عالم الحيوان المرتان والدم والبلغم<sup>(١)</sup>. وهذان مما يؤيد أنه نشأة قائمة<sup>(٧)</sup> نشأة الإنسان. فلنرجع<sup>(٨)</sup> إلى الإضافة ثم إلى هذه الثمانية التي ركب<sup>(٩)</sup> منها روحانية اليقين وجسمانيته.

فنقول: أما الإضافة فصحيحة من جهة اللفظ (ومن جهة المعنى فأما من جهة اللفظ) (١٠٠): فلفظة العين ما هي لفظة اليقين أصلاً، وهكذا الحق والعلم، فجازت الإضافة.

<sup>(</sup>١) في النسخة (ب): (فلم يزل).

 <sup>(</sup>۲) في الأصل و(ب): (فلا يزال) وكذا (ج).

<sup>(</sup>٣) في النسخة (ب): (المشابهة ابتغي).

<sup>(</sup>٤) في النسخة (ب): (من مولاه سواه) والباقي سقط. أمّا في النسخة (ج) فتوقف عند: (أن لا يسأل سواه).

<sup>(</sup>٥) سقطت من النسخة (ب).

 <sup>(</sup>٦) في النسخة (ب): (وهي المرتان: الدم والبلغم). وهي خطأ لأن (المرتان) اثنان، والدم والبلغم اثنان فيكون المجموع أربعة أركان.

<sup>(</sup>٧) في النسخة (ب): (وهذا يدلك على أن نشأته) وفي (ج): (يؤديك).

<sup>(</sup>٨) في النسخة (ب): (فترجع).

<sup>(</sup>٩) في النسخة (ب): (تركب).

<sup>(</sup>١٠) ما بين قوسين سقط من النسخة (ب) و(ج).

وأما من جهة المعنى (١): فنعلم قطعاً (٢) أن الإنسان جسم متغذ حساس ناطق فقد اشترك بكل حقيقة (من هذه الأربع الذاتية مع جنس الأجناس. وأن كل حقيقة) (٢) على انفرادها ليست هي عين الإنسان، وأن الإنسان عبارة عن مجموعها كذلك اليقين في روحانيته وجسمانيته.

فإذا قلنا العين دخل فيه اليقين وغيره.

فنقول: عين اليقين، لئلا يتخيل السامع أنا نريد عين الشمس، أو عين الميزان، أو عين الذهب، وغير ذلك.

كما تقول جسم الإنسان لئلا يتخيل أنا نريد جسم الحجر أو جسم النبات أو غير ذلك.

وكذلك نقول: علم اليقين<sup>(١)</sup> في العلم لئلا يتخيل<sup>(١)</sup> علم النحو، وعلم الأدب، كما نقول نطق اللسان<sup>(١)</sup> لئلا يتخيل<sup>(٧)</sup> أنا نريد نطق الملك أو نطق الكتاب.

من قوله تعالى(^): ﴿هذا كتابنا ينطق عليكم بالحق﴾ (٩).

وكذلك حق اليقين، لئلا يتخيل حق قدره، وحق تقاته، وحق تلاوته، وإذا قلنا حق ولا نضيفه إلى اليقين.

كما نقول: تغذى الإنسان لئلا يتخيل أنّا نريد تغذى الشجر (١٠٠) أو غيره. كذلك حقيقة اليقين لئلا يتخيل أنا نريد حقيقة أمر آخر كحقيقة الإيمان، وحقيقة الوجود، فجازت الإضافة قطعاً؛ لأن اليقين هو مجموع هذه الأشياء فجازت.

وكذلك في النشأة الجسمانية (۱۱) نقول: ياء اليقين الصحيحة تحرزاً (من يائه المعتلة (۱۲)، ومن ياء اليوم وغيره).

<sup>(</sup>١) في النسخة (ب): (وأما من جهة الإضافة).

<sup>(</sup>٢) في النسخة (ب): (فنعم قصعاً).

 <sup>(</sup>٣) ما يين القوسين سقط من النسخة (ب) وفي النسخة (ج): (فقد اشترك الأجناس وإن كل حقيقة).

<sup>(</sup>٤) في النسخة (ب): (على اليقين).

 <sup>(</sup>٥) في النسخة (ب): (لئلا يتخيل السامع أنّا نريد العلم نحو أو علم علم النجوم).

<sup>(</sup>٦) في النسخة (ب): (الإنسان).

<sup>(</sup>٧) في النسخة (ب): (يتخيل السامع).

<sup>(</sup>٨) في النسخة (ج): (هذا كتاب ينطق بالحق).

<sup>(</sup>٩) القرآن الكريم، سورة الجائية، الآية ٢٩، مكية.

<sup>(</sup>١٠) في النسخة (ب): (لأننا نقول تغذى الحيوان والنبات كذلك نقول حقيقة البقين) زائدة.

<sup>(</sup>١١) في النسخة (ب): (الإنسان).

<sup>(</sup>١٢) (المطلقة) زائدة في النسخة (ب).

وكذلك(١) (قاف اليقين)(٢) تحرزاً من القاف المطلقة(٣)، ومن قاف الحق، والصدق، والقلم.

وكذلك ياء اليقين المعتلة تحرزاً من ياء التمكين والتكوين وغير ذلك.

وكذلك نون (١) اليقين تحرزاً من النون المطلقة ومن نون الآن (٥)، والأنا.

فصحت الإضافة قطعاً، وكنا نناسب بين الأربعة البسائط<sup>(٦)</sup> والمركبات التي هي جسمانية اليقين، لكن غرضنا<sup>(٧)</sup> الإيجاز من أجل ضيق الوقت، فنتبع تجويز الإضافة (<sup>٨)</sup>، التي أنكرت علينا ونتكلم على الثمانية.

#### فاعلم:

أن اليقين بجملته ثمانية وهي التي ذكرناها.

فأشبه العرش وأشبه ذات الإنسان. قال تعالى (١٠): ﴿ ويحمل عرش ربك فوقهم يومئذ ثمانية ﴾ (١٠).

وقال (عليه السلام)(۱۱۰: (وهم اليوم أربعة).

وذلك لأن الأمر اليوم عندنا غيب إلا من كشف له، وقامت قيامته فإنه يرى الثمانية. فكذلك اليقين ما بأيدي الناس منه اليوم إلا مجرد ذاته الجسمانية ولا يعرفون سوى الياء، والقاف، والياء المعتلة والنون. ولهذا ما تجد أحداً إلا وهو يشك في المعدود. إمّا بعقده، وإما بحالة ضرورة. وأدناها مرتبة هذه الكسرة التي وقع القسم (١٢) من الله عليها أنه ضامنها (١٣)، ولم يشترط في ذلك إيماناً، ولا كفراً ومع هذا كله لم

<sup>(</sup>١) في النسخة (ب): (نقول) زائدة.

<sup>(</sup>٢) ما بين القوسين سقط من النسخة (ج) واستدرك بخط رفيع فوق السطر.

<sup>(</sup>٣) سقطت من النسخة: (ب).

<sup>(</sup>٤) في النسخة (ب): (نور اليقين).

<sup>(</sup>٥) في النسخة (ب): (الأب).

<sup>(</sup>٦) في الأصل: (البساط).

<sup>(</sup>٧) في النسخة (ب): (لكن غرضنا الآن).

<sup>(</sup>٨) في النسخة (ج): (فلنرجع بعد تحريرنا الإضافة).

<sup>(</sup>٩) في النسخة (ب): (قال الله تعالى).

<sup>(</sup>١٠) القرآن الكريم، سورة الحاقة، الآية ١٧، مكية.

<sup>(</sup>١٠) الفران الخريم، سوره الحافه، الايه ١١٧، محيه. (١١) في النسخة (ب): (ج): جاء بها هكذا دون أن يشير إلى قوله عليه السلام.

<sup>(</sup>١٢) في النسخة (ب): (الكسرة وقع السقم).

<sup>(</sup>١٣) في النسخة (ب): (بضمانها ولا بد أن يعطيها، ولم يشترط فيها إيماناً والكفر) وكذا (ج).

تثلج صدور (۱)، ولا حصل في النفس من اليقين وعلم ولا عين ولا حق ولا حقيقة. فأين أنت يا مسكين (۲) فكذلك هم اليوم (۱) جملة اليقين: أربعة أحرف الظاهرة في اللفظ والرقوم (۱) ولا غير. فمن كشف الله عين (۱) بصيرته وانحل قفله وحشر (۱) من قبره عاين الثمانية على الكمال وهم قليلون جداً لم يصل إلى (۲) ذلك إلا النادر صاحب الهمة النافذة، فانظر ما أعلى درجة (اليقين ولمن أشبه. لمن هو أكمل الموجودات وهو الإنسان والعالم كله والمحيط بالعلم كله مستوى (۱) الرحمن (۱) فتحقق ما ذكرناه، فإنك ستقف فيه على أسرار كثيرة والحمد لله.

فلنقدم الكلام على(١٠) جسمانيته.

فإن التسوية قبل النفخ (وإن فطر السماء قبل وحي أمرها)(١١) فيها الذي(١٢) هو روحها، وإن خلق الأرض قبل تقدير أرواحها التي هي أقواتها وهكذا في كل شيء(١٣) التسوية متقدمة(١٤)، وروحها متولد عنها وعن التوجه عليها فهو مولد أبداً.

#### فنقول:

\* إن الياء الصحيحة، التي في اليقين وهي الأولى في التركيب خصت بالفتحة وهي الرحمانية. ولهذا جاء التنبيه: ﴿مَا يَفْتُحُ اللَّهُ لَلنَّاسُ مِن رَحْمَةُ ﴾(١٠٠.

وكانت الياء. وهي باردة. لأن برد اليقين قد ورد في الخبر عن النبي(عليه السلام) ولها

<sup>(</sup>١) في النسخة (ب): (صدره).

<sup>(</sup>٢) في النسخة (ب): (من حصول اليقين) زائدة.

<sup>(</sup>٣) سقط من النسخة (ب).

<sup>(</sup>٤) في النسخة (ب): (هي الأربعة أحرف الظاهرة في عالم الألفاظ والرقم). وكذا في النسخة (ج).

<sup>(</sup>٥) في النسخة (ب): (عن عين بصيرته).

<sup>(</sup>٦) في (ب): (وانحشر).

<sup>(</sup>٧) سقطت من النسخة (ب).

<sup>(</sup>A) ما بين القوسين سقط من النسخة (ب).

<sup>(</sup>٩) (وهو العرش): زائدة في النسخة (ب).

<sup>(</sup>١٠) سقطت من النسخة (ب).

<sup>(</sup>١١) في النسخة (ب): (فطر السماء وجيء أمرها).

<sup>(</sup>١٢) في الأصل (التي).

<sup>(</sup>۱۳) سقطت من (ب).

<sup>(</sup>١٤) في النسخة (ب): (مقدمة).

<sup>(</sup>١٥) القرآن الكريم، سورة فاطر، الآية ٢، مكية.

أول<sup>(١)</sup> العقد فلها الأحدية في انتشاء العقد وهي المرتبة الثانية من الأربع<sup>(٢)</sup> التي اختص بها العدد وهي:

الآحاد، والعشرات، والمثون، والآلاف ( $^{(7)}$ ). فاشبهت الباء في كونها ثانية هنا. كما أن الباء في المرتبة الثانية من مراتب الوجود المطلق. ولما ظهر عن (الباء جميع الموجودات كذلك ظهر عن هذه) ( $^{(3)}$  الياء جميع حروف اليقين، وكانت لها البداية، كما كانت الباء. ولهذا أشبهتها ( $^{(9)}$  في كون نقطتها من أسفل. والنقطة الواحدة لشركتها مع الباء، والنقطة الثانية لتميزها عن الباء بمقام العشرة لها ( $^{(7)}$  وليس ذلك للباء. فإن الحقائق لا تختلط ( $^{(7)}$  أصلاً عند المحققين. وحركت لأن ( $^{(A)}$  أصل الوجود الحركة. (فإن السكون عدم الحركة) ( $^{(7)}$  ولهذا لا يتصور النطق ( $^{(7)}$ ) بساكن ويحتاج إلى همزة الوصل، وحرف متحرك ( $^{(7)}$ ). ثم لها هنا ( $^{(7)}$ ) المشرة ثانية كما قلنا. لأن الحرارة ( $^{(3)}$ ) في الطبيعة أولاً ( $^{(7)}$ ) ثم البرودة فوقعت على ( $^{(7)}$ ) العشرة ثانية كما قلنا. لأن الحرارة (هو كما قلنا: لأن اليقين موصوف بالبرد وهو من صفات السعداء لأنه من الفرح والسرور ( $^{(7)}$ )، وقد جاء برد اليقين موصوف بالبرد وهو من صفات السعداء لأنه من الفرح والسرور ( $^{(7)}$ )، وقد جاء برد الأنامل فليكف هذا القدر. (فإن الورق معدوم عندي في هذا الوقت) ( $^{(8)}$ ).

#### \* وننتقل إلى القاف فنقول:

<sup>(</sup>١) سقطت من النسخة (ب).

<sup>(</sup>٢) في النسخة (ب): (من العقد الأربعة).

<sup>(</sup>٣) في النسخة (ب): (والمئين، والألوف).

<sup>(</sup>٤) ما بين القوسين سقط من النسخة (ب).

<sup>(</sup>٥) في النسخة (ب): (أشبهت) وفي (ج) كذلك.

<sup>(</sup>٦) في النسخة (ب): (بقامه العشرة التي لها).

<sup>(</sup>٧) في النسخة (ب): (لا تختلف) وكذا في (ج).

<sup>(</sup>٨) في النسخة (ب): (وتحركت الأنه).

<sup>(</sup>٩) ما بين القوسين جاء في النسخة (ب): (فإن عدم محض)، (ج).

<sup>(</sup>۱۰) سقط من (ب).

<sup>(</sup>۱۱) في النسخة (ب): (وإلى حرف متحرك).

<sup>(</sup>١٢) في النسخة (ب): (ثم إن الهاء).

<sup>(</sup>١٣) في النسخة (ب): (إن).

<sup>(</sup>١٤) في النسخة (ب): (كما أن الحرارة).

<sup>(</sup>١٥) في النسخة (ب): (أولى).

<sup>(</sup>١٦) في النسخة (ب): (عند).

<sup>(</sup>١٧) في النسخة (ب): (وهو من السعد الذين أعطوا الفرح والسرور).

<sup>(</sup>١٨) ما بين القوسين سقط من النسخة (ب).

وأمًّا القاف: فهو حرف عجيب جمع بين دوائر التقدير برأسه وبين دوائر السعة بما بقي منه، ولكن ظهر منه في الوجود للعين ما ظهر من الفلك نصف الدائرة (١)، ولما كان الفلك يدور فيظهر كله لهذا جاء شكل رأسه دائرة كاملة، لكنها دائرة ضيقة. فإن دائرة جبل قاف إلما هي على الأرض والأرض أول الأجزاء (٢). فكانت دائرة رأس (٢) القاف من ذلك الحساب (٤) وظهر في سائر نصف الدائرة كما (٥) يظهر في الأرض، نصف الدائرة من الفلك فقد ظهر في حقيقة هذه النشأة نشأة الأرض والفلك.

ثم أعطى الخفض<sup>(1)</sup> لشبهه بالسفل. وأعطى النقطة من فوق لشبهه بالعلو، فراعى أهل الشرق مناسبته (۱) مع الياء فنقطوه باثنين لأنهم (۱) رأوا ياء قبله وياء بعده، وراعى أهل الغرب شبهه بالنون لنصف (۱) دائرة الفلك فنقطوه واحدة مثل النون (۱) وهم أجل في الحكمة من الشرق (۱۱)، ثم له المائة وهي المرتبة الثالثة (۱۱) من العقد والأول في المثين فلها حظ في الوحدانية مثل الياء. فبينه وبين الباء هذه المناسبة وجه (۱۲) وهو يابس من أجل الشبه الأرضي الذي فيه (۱۱) والتقديس لأن الرطب (۱۱) له سيلان في الوجود، واليابس له مقام العزة والمنع، ولهذا كان جبل قاف دون غيره من الحروف (۱۱) لأن الجبال أوتاد يابسة ثابتة عزيزة من كل وجه.

#### « وأمَّا الياء (١٧) المعتلة:

<sup>(</sup>١) في النسخة (ب): (فلك وهو نصف الدائرة). وفي (ج): (وللعين ما ظهر من الفلك).

<sup>(</sup>٢) في النسخة (ب): (أقل من الأجزاء) وفي (ج): (أقل الأجزاء).

<sup>(</sup>٣) سقطت من النسخة (ب).

<sup>(</sup>٤) في النسخة (ب): (الجنس) وكذلك في النسخة (ج).

<sup>(</sup>٥) سقط حرف (كما) من النسخة (ب).

<sup>(</sup>٦) في النسخة (ب): (الحفظ).

<sup>(</sup>٧) في النسخة (ب): (فراءها المشرق مناسبة).

<sup>(</sup>٨) في الأصل: (فإنهم)، وفي (ج): (لأنه).

<sup>(</sup>٩) في النسخة (ب): (ورائها أهل المغرب لكونها أشبهت النور في نصف دائرة الفلك).

<sup>(</sup>١٠) في النسخة (ب): (النور).

<sup>(</sup>١١) في النسخة (ب): (المشرق).

<sup>(</sup>١٢) في النسخة (ب): (ثم له المرتبة الثانية).

<sup>(</sup>١٣) في النسخة (ب): (وجه) زائدة وأضيفت منها.

<sup>(</sup>١٤) في النسخة (ب): (من أجل النسبة التي فيه).

<sup>(</sup>١٥) سقطت هذه الجملة من (ب) وأضيفت مكانها (لا والرطوبة لها).

<sup>(</sup>١٦) في (ب): (دون غيره من الجبال أوتاد فهي يابسة...).

<sup>(</sup>١٧) في (ب): (وأما المعتلة).

وهي ألف الميل فقد بان<sup>(۱)</sup> من مراتبها في الياء الأولى ما يغني، وبقي أن نذكر ما تميزت به عن تلك الياء<sup>(۲)</sup> فمنها: السكون، وبه أشبهت القاف، لأن الجبل والوتد وهو ساكن لأن أصل وضعه أن يسكن.

وهي باردة: فتعطي الجمود أكثر من غيرها.

وهي حرف علة: (ومعلولها في العالم الأسفل والأعلى فأشبهت القاف والنون. لأن النون علوية إذ كانت نصف دائرة الفلك فلهذا وقعت بينهما. فأما تأثيرها في السفل: فإنها حرف علة) (٣) فعنها ظهرت الأحكام والأمور المقربة إلى (٤) السعادة.

وهي حرف الأنبياء (عليهم السلام)

وأما تأثيرها في العالم العلوي فإنها<sup>(٥)</sup> حقيقة الإنسان، ولهذا كانت عشرة لشبهها بالإنسان فصار الفلك يدور بنفسها<sup>(١)</sup> ولهذا ظهرت (من فلكية فلك القاف وفلك النون، فكانت)<sup>(٧)</sup> كالقطب لهما لسكونهما فيما يدوران<sup>(٨)</sup>.

وأمًّا النون(٩):

فباردة (۱۰) أيضاً، وقد تقدم في (۱۱) الخبر. قد جاء ببرد اليقين وبرد الأنامل، فعلم العلوم كلها عند هذا البرد فما أعجب هذه الحكمة. كيف اختص الله ذات اليقين بهذه الحروف والنون له الخمسون (۱۲)، وهو شطر الماثة الذي هو القاف فلذلك كان نصف دائرة (لأنه على نصف القاف) (۱۳).

<sup>(</sup>١) في (ب): (فقد بان لك).

<sup>(</sup>٢) سقطت من (ب).

<sup>(</sup>٣) ما بين القوسين سقط من النسخة (ب).

<sup>(</sup>٤) سقط حرف (إلى) من النسخة (ب).

<sup>(</sup>٥) في النسخة (ب): (فإن).

<sup>(</sup>٦) في النسخة (ب): (لنفسها). (٧) في النسخة (د): (بعد فلك القاف مده

<sup>(</sup>٧) في النسخة (ب): (بين فلك القاف وبين فلك النور كالقطب) وكذا النسخة (ج).

<sup>(</sup>٨) في النسعة (ب): (بها) زائدة.

<sup>(</sup>٩) في النسخة (ب): (وأمّا النور) ولا أدري لماذا يصر ناسخ هذه النسخة، أو صاحب هذه الرواية، على وصف حرف النون دائماً بالنور.

<sup>(</sup>١٠) في (ب): (فبارد) ويصح على تقدير وأمّا حرف النون.

<sup>(</sup>١١) في (ب): (أن) بدلاً من (في).

<sup>(</sup>۱۲) في (ب): (والنون والخمسون).

<sup>(</sup>١٣) ما بين القوسين سقط من النسخة (ب).

فإن القاف مركب<sup>(۱)</sup> من ميم ونون. فهو من حروف التركيب كالواو وغيره. فانظر ما أشرف حروف هذا<sup>(۲)</sup> اليقين، ثم أعطى الحركات كلها.

وهو الفتح في الياء، والكسر في القاف، والضم في النون ولما وقعت آخر الكلمة قبلت جميع الحركات والسكون بحسب المؤثر المحرك لهذا الفلك، فإن حركه من كونه فاعلاً أو مبتدأ وما أشبه ذلك رفعه، وكان له الأثر، وإن حركه من كونه منفعلاً لا عن النفس الكلية فكان مؤثراً فيه نصبه وخفضه (٥)، وإن بقي في الوقفة ينتظر الأمر بما يخرج له من حضرة المؤثر سكن. وهكذا (١) كل حرف يقبل تغيير الصفات وتناوب أحكامها عليه.

## فافهم

ويكفى هذا القدر لما ذكرناه من الضرورة.

فلنرجع إلى الأربعة الأخر فنقول:

إن عين اليقين به ينظر إلى (٧) الهمم عند تسابقها إليه وتجاريها على براقات الأعمال الصالحة (٨) فيشهدها خارجة من النفوس المسجونة في الهياكل الظلمانية واختراقها عالم الوهم والمثال (٩) الذي هو البحر الخضم الذي تهلك فيه أكثر الهمم وتعاين هذا اليقين بهذه العين المضافة إليه كيف يصور لها (١٠) صاحب مملكة الأوهام ما يناسب طلبتها فيرى بعض الهمم وقعت مع ما نصب لها (١١).

فنقول قد وصلت فنرجع إلى عالم الشهادة وتحمي عن مقامها وتقرب (١٢) وهي تقول إنها في الحاصل في الغاية وما بيدها شيء إلا ظاهر الصورة من جهة المثال كما يتخيل الصاحب أنه قد (١٣) ظفر بدحية، وأنه كلمه وليس بيده من دحية شيء، وإنما كان جبريل

<sup>(</sup>۱) في (ب): (مركبة).

<sup>(</sup>۲) سقط اسم الإشارة من (ب).

<sup>(</sup>٣) في النسخة (ب): (فإن حركته).

<sup>(</sup>٤) في النسخة (ب): (مفعلاً عن النفس).

<sup>(</sup>٥) في النسخة (ب): (نصه وحفطته).

<sup>(</sup>٦) ني النسخة (ب): (ولهذا).

<sup>(</sup>٧) سقط حرف (إلى) من النسخة (ب).

<sup>(</sup>٨) في (ب): (الصالحات).

<sup>(</sup>٩) في (ب): (والمبال).

<sup>(</sup>۱۰) في (ب): (يصورها).

<sup>(</sup>۱۱) في (ب): (فترى بعض الهمم مع تصيب).

<sup>(</sup>١٢) ني (ب): (مقاماتها وندب) وكذا (ج).

<sup>(</sup>۱۳) لفظ (قد) سقط من (ب).

(عليه السلام) فهو(١١) أعقل غلطه حتى(٢) أقسم أنه رأى دحية، ولم يكن دحية.

فبماذا تقع الثقة؟ وهذه القواطع في الطريق فكيف يطمئن الإنسان إلى عقله ومواد عقله بهذه المثابة؟

وإنما وقع مثل هذا<sup>(٣)</sup> للعجلة التي فطر الإنسان عليها، ولو لم يعجل لقال حين سئل من رأيت؟

يقول: رأيت شخصاً أقول إنه دحية إن لم يكن روحانياً تجسد، وإذا قال هذا (فلا يقين عنده، وإذا قال إنه دحية) فلا علم عنده ولا يقين لكن عنده القطع الذي يسميه يقيناً إذا نظر بعينه إلى مثل ما ذكرناه، ورأى رجوع الهمم، يتعجب مما خلقت ( $^{\circ}$ ) عليه العقول من القصور فما أقام ( $^{\circ}$ ) من وثق بعقله أو من قال إنه يعرف ربه بعقله. وإذا وصلت الهمم بالمسابقة إلى اليقين وهو ينظر إليها بعينه أنزلها في حضرته وحصل من صور ( $^{\circ}$ ) الهمم التي ( $^{\circ}$ ) عتاز بعضها من بعض صورة معقولة لا يمكن للبصر [أن] ( $^{\circ}$ ) يدركها عادة؛ لأنها غيب فيسلط علمها ( $^{\circ}$ ) عليها فهذا هو علم اليقين المضاف إليه.

فعينك إذا لم تغلط من عين اليقين، وإذا غلطت فهو (١١) عين القطع، وعلمك إذا لم يغلط فمن علم اليقين (١٢) وإذا غلط فمن علم القطع.

وهو قوله تعالى: (كنت سمعه وبصره)(١٢).

فلا يرى إلا اليقين ولا يسمع (١٤) إلا اليقين، لأن المادة من اليقين. فهذا علم اليقين (١٥)

<sup>(</sup>۱) في (ب): (نبهذا).

<sup>(</sup>٢) لفظ (حتى) مكرر في الأصل، وفي (ب): (حس).

<sup>(</sup>٣) ني (ب): (ذلك).

<sup>(</sup>٤) ما بين القوسين سقط من (ب).

<sup>(</sup>٥) في النسخة (ب) وفي الأصل: (مما خلق).

<sup>(</sup>٦) في (ب): (فما شيئتم).

<sup>(</sup>٧) سقطت من النسخة (ب).

<sup>(</sup>٨) في (ب): (الذي).

<sup>(</sup>٩) في الأصل و(ب): (لا يمكن البصر يدركها) وأضفت حرف (إن) للاقتضاء.

<sup>(</sup>۱۰) في (ب): (عمله).

<sup>(</sup>۱۱) في (ب): (فمن).

<sup>(</sup>١٢) في (ب): سقط (علم اليقين).

<sup>(</sup>١٣) حديث: (كنت سمعه وبصره). انظر فتح الباري شرح صعيح البخاري، ابن حجر العسقلاني ج١١ ص٢٩٥٠.

<sup>(</sup>١٤) في (ب): (ولا يعلم).

<sup>(</sup>١٥) في (ب): (فهذا علمه).

قد بان أين يتصرف من المواطن وأنه بخلاف عينه كما يخالف جسمية الإنسان تغذية.

وأما حق اليقين:

فهو أن ينطق(١) عندما تميزت له صفات الفصل(٢) بين الهمم في الأمر الذي انبعث عنه، وحكم مزاج صاحب تلك الهمة، وأين محله من عالمه؟

فعلى هذا، ماذا(٢٦) قامت بنيته حتى يبدو له(٤) ما يعطى امتزاج أخلاطه من القوة فيكون الامتداد(٥) بحسب ذلك؟

وأما حقيقة اليقين<sup>(٦)</sup>:

فهو أن ينظر في مقامه العلوي المعلوم الذي منه نزل إلى أسفل سافلين، فإنه إلى ذلك ينتهي بعد التكليف والالتحاق بالروحانيات العلا، الذين قالوا: ﴿ وَمَا مِنَا إِلَّا لَهُ مَقَامٌ مَعْلُومٌ ﴾ (٧).

ويتخيل(^) الإنسان أنه في الترقي، وأنه ليس له مقام، وليس الأمر كذلك. فإن الله أوجد كل لطيفة إنسانية في مقامها الذي إليه تؤول كالملائكة سواء.

ثم نزلت إلى تدبير (٩) الأبدان كما نزل جبريل بتبليغ (١٠) الرسالة، وغيره من الملائكة، ويرجع إلى مقامه.

فهذا الملك قد ترقى حقاً لا شك من أسفل إلى أعلى، وكذلك الإنسان لا يزال يترقى إلى آخر نفسه الذي يموت عليه، وهو مقامه الذي نزل منه، ولذلك قال: ﴿وإليه ترجعون﴾ (١١).

ولا يرجع إليه شيء إلا من خرج منه(١٢). فبذلك المقام تتعلق حقيقة اليقين. وقد ضايقنا الوقت، وعدم الورق فأحضرنا جهدنا والحمد لله رب العالمين(١٣).

في (ب): (أن ينظر). (1)

في (ب): (الفعل). (٢)

في (ب): (وعلى ماذا). (٣)

سقطت من (ب). (£) في (ب): (الأمر).

<sup>(°)</sup> في (ب): (وأمّا اليقين).

<sup>(7)</sup> 

القرآن الكريم، سورة الصافات، الآية ١٦٤، مكية. **(Y)** 

هنا حرف (في) زائد في الأصل وفي النسخة (ج). (4)

في (ب) (هذه الأبدان). (4)

<sup>(</sup>۱۰) في (ب): (لتبليغ).

<sup>(</sup>١١) القَرآن الكريم، سورة يونس، الآية ٥٦، مكية. وهي متكررة في نهايات عدد من الآيات اخترنا منها هذه الآية.

<sup>(</sup>١٢) في الأصل: (ولا يرجع إلى شيء إلا من خرج منه).

<sup>(</sup>١٣) من (ب): (والحمد لله).

## نصل(۱)

## في ذكر سبب تأليف هذا الكتاب(٢)

كان (٢) سبب إنشائي لهذا الكتاب أني زرت الخليل (عليه السلام).

ثم خرجت من عنده قاصداً زيارة «لوط» (عليه السلام).

أنا وصاحبي الشيخ العارف<sup>(١)</sup> الصوفي، صاين<sup>(٥)</sup> الدين أبو العباس أحمد بن إبراهيم بن عبد الملك<sup>(٦)</sup> بن مطوف المرّي<sup>(٧)</sup> وعفيف الدين أبو مروان عبد الملك بن محمد بن حفاظ القيسي<sup>(٨)</sup> فمررنا في طريقنا بمسجد اليقين، موضع إبراهيم (عليه السلام) فأقام الله في خاطري<sup>(٩)</sup> أن أضع جزءاً في اليقين في هذا المسجد المعروف باليقين.

فاستخرت (۱۰) الله تعالى وقيّدت هذه العجالة (۱۱) بالموضع المذكور في يوم الزيارة، وذلك يوم الأربعاء الرابع عشر من شوال سنة اثنتين وستمائة.

<sup>(</sup>١) سقط من (ب).

<sup>(</sup>٢) إضافة من النسخة (ب) وزاد عليها (رب العالمين) لا أدري لماذا وهي ساقطة من النسخة (ج).

<sup>(</sup>٣) في (ب): قال الشيخ المؤلف (رضى الله عنه): (كان السبب..) وفي (ج) أيضاً.

<sup>(</sup>٤) سقطت من (ب).

<sup>(</sup>٥) في (ب): (الصابن).

<sup>(</sup>٦) زاد صاحب النسخة (ب): (بن محمد بن حفاظ).

 <sup>(</sup>٧) الشيخ العارف الصوفي: صابن الدين، أبو العباس أحمد بن إبراهيم بن عبد الملك بن مطوف المري، لم أقف على ترجمته
فيما بين يدي من مراجع.

<sup>(</sup>٨) عفيف الدين، أبو مروان عبد الملك بن محمد بن حفاظ القيسي. لم أقف على ترجمته فيما بين يدي من مراجع.

<sup>(</sup>٩) في الأصل: (فأقام له بخاطري) ثم عدّلها على الهامش، أو هي مقابلة لأن الخط مختلف. وفي (ب): (بخاطري).

<sup>(</sup>۱۰) في (ب): (واستخرت).

<sup>(</sup>١١) في (ب): (وقيدت هذا الجزء) وكذلك في (ج).

وأسمعته صاحبي بقراءتي، وصلينا الظهر في ذلك(١) اليوم وانصرفنا إلى لوط (عليه السلام).

نفعنا اللَّه وإياهما وجميع المسلمين بالعلم آمنين بعزته.

## فصل في تسمية الكتاب(٢)

وكان السبب الذي لأجله سمي هذا الموضع باليقين (٣) أن الخليل إبراهيم (عليه السلام) كانت الملائكة التي بشرته بإسحاق قد تركته بذلك الموضع، وأخبرته أنها تسير (٤) إلى لوط (لإهلاك قومه، وأمروه بلزوم ذلك الموضع حتى يأتي إليه لوط (عليه السلام)) فلم يزل بذلك الموضع حتى أبصر مدائن قوم لوط في الهواء (١) وسمع ضجيجهم.

وهو قوله تعالى: ﴿فجعلنا عاليها سافلها﴾(<sup>٧٧</sup>).

فعندما أبصر ذلك سجد لله في هذا الموضع<sup>(^)</sup> وأثر بروكه<sup>(^)</sup> في القف<sup>(^ )</sup> وقال: أشهد أن هذا هو اليقين<sup>(^ )</sup>.

(فسمي مسجداً لأنه موضع سجوده، وسمي اليقين لقوله: هذا هو اليقين)(١٢٠).

وفي موضع سجوده (۱۳) أنشأت هذا الكتاب ولهذا سميته (۱۱ أيضاً: (كتاب اليقين الذي أنشأته بمسجد اليقين) (۱۱ ورأينا أن نتكلم في هذه (۱۱ الأوراق على حقيقة الذي أنشأته بمسجد اليقين) والمنا أن نتكلم في هذه (۱۱ الأوراق على حقيقة الذي أنشأته بمسجد اليقين) والمنا أن نتكلم في المنا المن

<sup>(</sup>١) في (ب): (في تلك).

<sup>(</sup>٢) سقط من (ب)، (ج).

<sup>(</sup>٣) في النسخة (ب): (بهذا الموضع مسجد اليقين).

<sup>(</sup>٤) في (ب): (تيسر)،

 <sup>(</sup>٥) ما بين القوسين سقط من (ب).

<sup>(</sup>٦) في (ب): (بالهوى).

<sup>(</sup>٧) القرآن الكريم، سورة الحجر، الآية ٧٤، مكية.

<sup>(</sup>٨) في (ب): (سجد في ذلك).

<sup>(</sup>٩) في (ب): (بركوعه) وما أثبتناه من الأصل أولى، لأن الركوع لا يؤثر السجود. فهو (بروك).

<sup>(</sup>١٠) في (ب): (الققر)، وكذلك (ج). وما أثبتناه من الأصل أولى، لأنه يقصد هنا البقعة اليابسة التي حدث فيها الأثر. ولا يعنى هذا القفر. وإن كان يعني المكان الموحش.

<sup>(</sup>١١) في (ب): قال (أشهد أنه الحق اليقين) ـ وفي (ج) (أشهد أن هذا هو الحق اليقين).

<sup>(</sup>١٢) ما بين القوسين سقط من (ب) وفي (ج) (موضع سجدته).

<sup>(</sup>١٣) لفظ (سجوده) سقط من (ب) وفي (ج): (موضع سجدته).

<sup>(</sup>١٤) في (ب)، (ج): (سميناه بهذه الاسمية).

<sup>(</sup>١٥) ما بين القوسين سقط من (ب).

<sup>(</sup>١٦) في (ب)، (ج): (نتكلم فيه على اليقين).

اليقين دون غيره من المقامات للمناسبة التي أعطاها الموضع (١١).

والصلاة على محمد وعلى آله. وسلم تسليماً كثيراً.

كمل الكتاب بعون الله تعالى.

قوبل على الأصل المكتوب بيد أيوب بن زيد بن منصور في العشرين من شهر رمضان من سنة إحدى وعشرين وستمائة بجامع دمشق بحضرة منشئه وكان معتكفاً فيه، ونقلت هذه من أصله وقرىء عليه بدمشق في الأول من ذي الحجة من سنة إحدى وعشرين وستمائة وعليه خطه. قدّس الله سرّه.

صح ما ذكره وكتب المنشى به.

<sup>(</sup>١) نهاية النسخة (ب). للمناسبة التي أعطانا الموضع.

والحمد لله وحده، وصلى الله على من لا نبي بعده محمد وآله وصحبه وسلم أجمعين.

سلام على المرسلين والحمد لله رب العالمين. تمّت.

هذا آخر ما وجد بالنسخة (ب) وكل ما بقي من الأصل الذي اعتمدنا عليه هنا.

ونهاية النسخة (ج):

للمناسبة التي أعطاها الموضع والحمد لله رب العالمين، وصلى الله على سيدنا محمد خاتم النبيين ولا حول ولا قوة إلاً بالله العلى العظيم. تمت.

## ملاحق ونصوص خاصة بمقام اليقين عند ابن عربي الباب الثاني والعشرون ومائة من كتاب الفتوحات المكية في معرفة مقام اليقين وأسراره

إنَّ اليَقِينَ مَقَرُ العِلْمِ فِي الخَلَدِ إِنَّ اليَقِينَ الَّذِي التَّحْقِيقُ حَصَّلهُ فَإِنْ تَزَلْزَلَ عَنْ حُكْم الثَّبَاتِ فَمَا

فِي كُلِّ حَالِ بِوَعْد الوَاحِدِ الصَّمَدِ أَعْكُفْ عَلَيْهِ ولا تَنْظُرْ إِلَى أَحَدِ هُوَ اليَقِيسُ الَّذِي يَقْوَى بِهِ خَلَدِي

(اليقين هو ما يكون الإنسان فيه على بصيرة).

واليقين: هو قوله تعالى ـ لنبيه (صلى الله عليه وسلم): ﴿واعبد ربك حتى يأتيك اليقين﴾(١).

وحكمه: سكون النفس بالمتيقَّن، أو حركتها إلى المتيقَّن.

وهو \_ أي اليقين \_ ما يكون الإنسان فيه على بصيرة، أي شيء كان، فإذا كان حكم المبتغى في النفس حُكْمَ الحاصل، فذلك هو اليقين. سواء حصل المتيقن أو لم يحصل في الوقت. كقوله تعالى: ﴿أَتِي أَمِرِ اللّهِ﴾(٢).

وإن كان لم يأت بعد، ولكن تقطع النفس المؤمنة بإتيانه، فلا فرق عندها بين حصوله وبين عدم حصوله، وهو قول من قال: (لو كُشف الغِطاءُ ما ازْدَدْتُ يقيناً).

مع أن المتيقين ما حصل في الوجود العيني. فقال الله لنبيه، ولكل عبد يكون بمثابته: ﴿واعبد ربك حتى يأتيك اليقين﴾.

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة الحجر، الآية ٩٩ مكبة.

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة النحل، الآية ١ مكية.

فإذا أتاك اليقين علمت مَنْ العابد والمعبود، ومَنْ العامل والمعمول به؟ وعلمت ما أثر الظاهر في المظاهر، وما أعطت المظاهر في الظاهر.

### (صاحب اليقين وصاحب علم اليقين)

واعلم أن لليقين علماً وعيناً وحقاً: (ولكل حق حقيقة) وسيرد ذلك في باب له مفرد بعد هذا من الكتاب. إن شاء الله تعالى، وإنما جعل له علماً وعيناً وحقاً، لأنه قد يكون يقين ما ليس بعلم ولا عين ولا حقّ؛ ويقطع به من حصل عنده؛ وهو صاحب يقين، لا صاحب علم يقين.

(هل يصح أن يكون يقين أتمُّ من يقين؟).

واختلف أصحابنا في اليقين: هل يكون يقين أتم من يقين أم لا؟

فإنه روي عن النبي (صلى الله عليه وسلم) أنه قال في عيسى (عليه السلام): (لو ازداد يقيناً لمشى في الهواء)(١).

أشار به إلى ليلة الإسراء. وأن باليقين صح له (صلى الله عليه وسلم) المشي في الهواء. وهذا التفسير ليس بشيء. فإنه أسرى به ربه (ليريه من آياته) (٢). وبعث إليه بالبراق، فكان محمولاً في إسرائه.

ومثل هذا الحديث لا يصح عن رسول الله (صلى الله عليه وسلم) أنه أشار بذلك إلى نفسه. ومعلوم أنه ليس أحد من البشر يماثله في اليقين. لكنه ما مشى في الهواء بيقينه، وإنما جاءه جبريل (عليه السلام) بدابة دون البغل وفوق الحمار تسمى «البراق»، فكان محمولاً والبراق هو الذي مشى في الهواء. ثم إنه (صلى الله عليه وسلم) لما انتهى البراق به إلى الحد الذي أذن له، نزل عنه وقعد في الرفرف. وعلا به إلى حيث أراد الله. وغفل الناس عن هذا كله فما أسرى به (صلى الله عليه وسلم) لقوة يقينه بل يقينه في قلبه على ما هو به من التعلق بالمتيقن العام، كان ما كان. لكنه مما فيه سعادته؛ لأنه وصف به في معرض المدح.

(شرف اليقين بشرف موضوعه: وهو الأمر المتيقَّن).

ولنا في اليقين جزء شريف، وضعناه في «مسجد اليقين»(٣).

<sup>(</sup>١) • ولو ازداد يقيناً لمشى في الهواء، انظره في كنز العمال ج٣ ص ٤٣٩ رقم ١٩٤١.

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة الإسراء، الآية ١ مكية.

 <sup>(</sup>٣) طبعاً هذه الإشارة من الفتوحات، والجزء المقصود به للكتاب الذي بين يديك.

مسجد إبراهيم الخليل. في زيارتنا لوطاً (عليه السلام) فقد يتيقن الجاهل أنه جاهل، والظانُّ أنه ظانٌ، والشاكُ أنه شاك فيما هو فيه شاك.

وكل واحد صاحب يقين قاطع بحاله الذي هو عليه، علماً كان أو غير علم. فإن قلت: فأين شرفه؟

قلنا: شرفه بشرف المتيقن، كالعلم سواء. ولهذا جاء اليقين معرفاً بالألف واللام. في قوله تعالى: ﴿حتى يأتيك اليقين﴾.

يريد متيقناً خاصاً، ما هو يقين يقع المدح به، بل هو يقين معين.

(اليقين المستقل الذي ليس له محل يقوم به)

وقوله تعالى: ﴿وَمَا قَتَلُوهُ يَقَيْنَا﴾ (١).

يريد ما هو مقتول في نفس الأمر، لا عندهم. (بل شُبّه لهم)(٢). فهذا يقين مستقل ليس له محل يقوم به. فإنهم متيقنون أنهم قتلوه، والله ليس بمحل لليقين. فلم يبق محل لليقين سوى القتل. وهذا من باب قيام المعنى بالمعنى.

فإن اليقين معنى، والقتل معنى. فالقتل قد تيقن في نفسه أنه ما قام بعيسى (عليه السلام). فالقتل موصوف في هذه الآية: باليقين، وأصدق المعاني ما قام بالمعاني.

وهذه المسألة عندنا من محارات العقول. مما لا نفضي فيها بشيء، وعند بعضنا هي ملحقة بالمحال، وعند بعضهم هي ممكنة واقعة.

## (اليقين عزيز الوجود في الأمور الطبيعية المعتادة)

وبالجملة، فاليقين عزيز الوجود في الأمور الطبيعية المعتادة، فإن العادة تسرق الطبع؛ ولا سيما في الأمور التي بها قوام البدن الطبيعي.

فإذا فقد البدن ما به يصل إلى ما به قوامه فإنه يتألم.

والألم لا يقدح في اليقين. فإنه ما يضاده. ولكن قَلَّ أن يتألم ذو ألم إلاَّ ولا بد أن يضطرب ويتحرك في نفسه. ولا سيما ألم الجوع والعطش والبرد والحر. والاضطراب يضادُّ اليقين. فإن اليقين: سكون النفس إلى من بيده هذه الأمور المزيلة لهذه الآلام؛ فيريد من قامت به هذه الآلام سرعة زوالها طبعاً.

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة النساء، الآية ١٥٧ مدنية.

 <sup>(</sup>٢) في القرآن الكريم، سورة النساء، ﴿ وما قتلوه وما صلبوه ولكن شبه لهم ﴾..

وإذا كان هذا الأمر كذلك فنسلك في اليقين طريقة غير ما يتخيلها أهل الطريق. وهو أن الاضطراب لا يقدح في اليقين إذا كان هبوب النفس في إزالة تلك الآلام إلى جناب الحق، لا إلى الأسباب المزيلة في العادة.

فإن شاء الحق إزالتها بتلك الأسباب أزالها، بأن يوجد عنده تلك الأسباب، وإن شاء أزالها بغير ذلك. فصار متعلق اليقين الجناب الإلهي، لا غير. وهذا قد يكون كثيراً في رجال الله.

#### (درجات اليقين عند العارفين)

ودرجات اليقين عند العارفين مائتا درجة ودرجة واحدة؛ وعند الملاميَّة مائة وسبعون درجة.. وهو ملكوتي، جبروتي. له إلى الملكوت نسبة واحدة، وعند العارفين له نسبتان؛ لأنه عند العارفين مركب من ست حقائق، ونشأته عند الملامية من أربع حقائق. وله السكون الميت والحي.

فبالسكون الحي يضطرب صاحبه.

وبالسكون الميت يتعلق بالله فيما يضطرب صاحبه فيه من غير تعيين مزيل. بما أراد الله أن يزيله.

# الباب الثالث والعشرون ومائة في معرفة مقام ترك اليقين وأسراره

إذا وَقَفُ السعُبيدُ مَعَ الرِّيدِ يُـ
وَيُسعِطِي الحَقِّ رُتبيتُ لَسَلاً يُـ
فَيَفْعَلُ مَا يَسْاءُ كَمَا يَسْاءُ بِـ
وَقَدْ ذَلَّ الدَّليلُ بِعَندِرِ شكَ وَلا لأنُّ الجَرْهِ وَ المُعَسلُ بِعَندِرِ شكَ وَلا فَيَخلع منهُ وقتاً أو عَلَيهِ بِـ
ولا يتكرر شيء في الوجود للاتساع الإلهي).

يُسزيسلُ يَسقِسِنهُ حُسخُسمُ الإِرَادَهُ يُسقِسِّده فَسفَدَحُ في العبادَهُ بِسلا جَسِسرٍ فَسلاً حُسخُسمٌ لِسعادَهُ وَلاَ رَيْسِ عَسلَسى نَسفُسيِ الإِعسادَهُ عَلَى مَا كَانَ فِي حُمكِمِ الشَّهادَهُ بِمنْسلِ أو بِسضَدًّ لِسلاِفَسادَهُ

اعلم \_ وفقك الله \_ أنى أردت بنفي الإعادة الذي يقول:

«إنه لا يتكرر شيء في الوجود للاتساع الإلهي» وإنما هي أعيان أمثال لا يدركها الحس، إذ لا يدرك التفرقة بينها، أريد لا يدرك الحس التفرقة بين ما انعدم منها وما تجدد، وهو قول المتكلمين: إن العرض لا يبقى زمانين.

#### (اليقين فيه رائحة من مقاومة القهر الإلهي) كالصبر.

لما كان اليقين فيه رائحة من مقاومة القهر الإلهي مثل الصبر، ترك أهل الله الاتصاف به وتعلمه وطلبه من الله. فإذا أتى اليقين من عند الله، من غير تعمل من العبد، قَبِلهُ العبد أدباً مع الله ولم يرده على الله إذا أراد الله أن يصير هذا العبد محلاً لوجود هذا اليقين، ويكون حكمه في هذا المحل التعلق بالله في دفع الضرر عن هذا العبد. فيكون ذلك سؤال اليقين، وتعلقه بجناب الحق، لا تعلق العبد ولا بسؤاله.

(العبد سبب في ظهور عين اليقين لعدم قيام اليقين بنفسه).

وذلك لما كان العبد سبباً في ظهور عين اليقين، لعدم قيام اليقين بنفسه، كان للمحل عند هذا المحل، إذ هذا المحل، إذ اليقين يد أراد مكافأتها. فسأل اليقين موجده \_ تعالى \_ رفع الضرر عن هذا المحل، إذ اليقين لا يوجد إلا لرفع الضرر؛ وأمّا في حال المنفعة فلا حكم له إلا في استدامتها، لا فيها فإنها حاصلة.

فإن توهم العبد إزالتها فإن اليقين يطلب من الله استمرار وجودها في محله. فبهذا القدر يكون ترك اليقين.

أي العبد لا يعترض على اليقين في سؤاله ربه ما شاء؛ فهو تاركه يفعل ما يريد. فلا يتصف العبد هنا بشيء.

(العبد مضطرب في أصل نشأته، لا يقين له من حيث حقيقته).

ومع هذا التحقيق فالمسألة غامضة، بعيدة التصور، فالعبد في أصله مضطرب، متزلزل المِلْك؛ فلا يقين له من حيث حقيقته، فإنه محل لتجدد الأعراض عليه.

واليقين سكون؛ وهو عَرَضٌ فلا ثبوت له بزمانين، والله تعالى يقول: ﴿كُلُّ يُومُ هُو فَي شَأُنُ ﴾(١) وأصغر الأيام الزمن الفرد.

فقد أبنت لك أن أهل الله في نفوسهم بمعزل عما يطلب اليقين. وأن اليقين هو السائل. ولهذا قال تعالى له: ﴿حتى يأتيك اليقين﴾(٢). فيكون اليقين هو الذي يسأل ويتعب وأنت مستريح فافهم.

والله يقول الحق وهو يهدي السبيل.

(لا طمأنينة مع المريد إلاّ عن بُشْرَى).

فإن الوقوف مع إرادة الله لا يتمكن معها سكون أصلاً، لأنه خروج عن حقيقة النفس. والشيء لا يخرج عن حقيقة النفس. والشيء لا يخرج عن حقيقته، إذ خروج الشيء عن حقيقته محال. فلا طمأنينة مع المريد إلا عن بُشرى. فإنه يسكن العبد عند ذلك لصدق القول. وتكون البشرى معينة، مؤقتة، وحينتذ يكون له السكون إليها وهو اليقين.

وقد ورد أن الملائكة يخافون من مكر الله، ولا يقين مع الخوف. فإن سكن العبد إلى قوله تعالى:

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة الرحمن، الآية ٢٩ مدنية.

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة الحجر، الآية ٩٩ مكية.

وفقال لما يريد (١) لا يزول عنه، فذلك السكون قد يسمى يقيناً، ولكن يورث في المحل خلاف ما يطلب من حكم اليقين الذي اصطلح عليه أهل الله.

وأمًّا نحن فاليقين عندنا موجود في كل أحد من خلق الله، وإنما يقع الخلاف بماذا يتعلق اليقين؟

فاليقين صفة شمول، وليست من خصوص طريق الله التي فيها السعادة، إلا بحكم متيقن ما.

فهذا تحقيقه. والله الموفق لا رب غيره.

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة هود، الآية ١٠٧ مكية. وسورة البروج، الآية ١٦ مكية.

### الباب التاسع والتسعون ومائتان في معرفة علم اليقين

وهو ما أعطاه الدليل الذي لا يقبل الدخل ولا الشبهة.

ومعرفة عين اليقين..

وهو ما أعطته المشاهدة والكشف.

ومعرفة حق اليقين..

وهو ما حصل في القلب من العلم بما أريد له ذلك الشهود.

تَسنِسدُو دَلاثِسلَسهُ عَسلَسى الأنحسوانِ مَسا قَسامَ تَسوْحسيسةٌ عَسلَسى بُسرْهَسانِ فِسسي عَسسالَمِ الأزواحِ والأبسسدانِ فِسي كُسلٌ مَسا يسنبسدُو مِسنَ الأغسيسانِ

#### اعلم

أيدنا الله وإياك بروح منه. أنَّا قد علمنا علماً يقيناً لا تدخله شبهة أن في العالم بيتاً يسمى «الكعبة» ببلدة تسمى «مكة». لا يمكن لأحد الجهل بهذا، ولا أن يدخله شبهة، ولا يقدح في دليله دخل. فاستقر العلم بذلك. فأضيف إلى اليقين؛ الذي هو الاستقرار، أن لله بيتاً يسمى الكعبة، بقرية تسمى مكة، تحج الناس إليه في كل سنة، ويطوفون به. ثم شوهد هذا البيت عند الوصول إليه بالعين المحسوسة. فاستقر عند النفس بطريق العين. كيفيته وهيئته وحاله، فكان ذلك عين اليقين، الذي كان قبل الشهود علم يقين، وحصل في النفس برؤيته ما لم يكن عندها قبل رؤيته ذوقاً.

ثم فتح الله عين بصيرته في كون ذلك البيت مضافاً إلى الله، مطافاً به، مقصوداً دون غيره من البيوت المضافة إلى الله. فعلم علة ذلك وسببه بإعلام الله لا بنظره واجتهاده. فكان علمه بذلك حقاً يقيناً مقرراً عنده لا يتزلزل.

فما كلَّ حق له قرار، ولا كل علم، ولا كل عين، فلذلك صحت الإضافة. فلو كان علم اليقين، وعينه، وحقه (في مقام) اليقين ما صحت الإضافة. لأن الشيء الواحد لا يضاف إلى نفسه؛ لأن الإضافة لا تكون إلا بين مضاف ومضاف إليه فتطلب الكثرة حتى يصح وجودها، ومن لم يفرق بين اليقين والعلم، ويقول: إن العلم هو اليقين. وقد ورد في كتاب الله مضافاً، احتاج إلى طلب في ذلك. تصح له به الإضافة ليؤمن بما جاء من عند الله فقال: قد يكون المعنى واحداً ويدل عليه لفظان مختلفان.

فيضاف أحد اللفظين إلى الآخر فإنهما غيران بلا شك في الصور مع أحدية المعنى، ولفظة العلم ما هي لفظة اليقين. فأضيف العلم إلى اليقين لهذا التغاير فصحت الإضافة في الألفاظ لا في المعنى.

وإنما احتال من احتال هذه الحيلة لقصور فهمه عما تدل عليه الألفاظ في الموضوعات من المعاني. فلو علم ذلك لعلم أن مدلول لفظة العلم، غير مدلول لفظة اليقين. وإذ تقرر هذا فقد علمت معنى اليقين وعينه وحقه.

ثم بعد هذا فاعلم أن اليقين في هذه المسألة هو المطلوب. ولهذا أضيفت هذه الثلاثة إليه، وكان مدارها عليه. فمن ثبت له القرار عند الله في الله بالله مع الله، فلا بد له من علامة على ذلك تضاف إلى اليقين؛ لأنها مخصوصة به. ولا تكون علامة إلا عليه. فذلك هو علم اليقين. ولا بد من شهود تلك العلامة وتعلقها باليقين، واختصاصها به، فذلك هو عين اليقين. ولا بد من وجوب حكمة في هذه العين وفي هذا العلم، فلا يتصرف العلم إلا فيما يجب له التصرف فيه، ولا تنظر إلى العين إلا فيما يجب لها النظر إليه، وفيه، فذلك هو حق اليقين، الذي أوجبه على العلم والعين.

وأمًّا اليقين: فهو كل ما ثبت، واستقر، ولم يتزلزل من أي نوع كان، من حق وخلق. فله علم وعين وحق. أي وجوب حكمه، إلا الذات الإلهية فيقينها ما له سوى حق اليقين. وصورة حقها أي الوجوب علينا منها السكوت عنها، وترك الخوض فيها؛ لأنها لا تُعلم. فما ثم علم يضاف إلى اليقين ولا يُشهد.

فلا تضاف العين إلى اليقين، ولها الحكم على العالم كله بترك الخوض فيها فلها الحق. فأضيف إليها. فلا يضاف إلى اليقين إلا ما يقبله. فإن كان مما تدل عليه علامة أضيف إليه العلم. وإن لم يكن فلا يضاف إليه. وإن كان مما يشهد أضيفت إليه العين، وإن لم يكن فلا تضاف إليه. وإن كان ممن له في نفس الأمر حكم واجب على أحد من المخلوقين حتى على نفسه مثل قوله: ﴿كتب ربكم على نفسه الرحمة﴾(١).

أضيف إليه الحق فقيل حق اليقين لوجوبه. وإن لم يكن شيء مما ذكرناه فلا يضاف إلى شيء مما تقدم. فقد أعطيتك أمراً كلياً في هذه المسألة في كل متيقن.

فلك النظر في حقيقة ذلك اليقين.

وهذا القدر كاف.

واللَّه يقول الحق وهو يهدي السبيل.

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة الأنعام، الآية ٤٥ مكية.

# كتاب عنقاء مغرب في ختم الأولياء وشمس المغرب

#### \_ 1 \_

أولاً: لا بد من التوقف قليلاً عند عنوان الكتاب. ما هو المراد بــــــعنقاء مُغرِب في ختم الأولياء وشمس المُغرب».

لفظ والعنقاء»: قال الدميري في كتاب وحياة الحيوان الكبرى»(١): عنقاء مُغرب ومُغربة وأي: يذكّر ويؤنّث. ثم قال: وهو من الألفاظ الدّالة على غير معنى. وقيل: هو طائر يكون عند مغرب الشمس.

وقال القزويني(٢٠): هي أعظم الطير جئّةً، وأكبرها خِلقة تخطف الفيل كما تخطف الحدأة الفأر. ويبدو أن التهويل من أمر العنقاء قد تعدى ذلك إلى حد صنع القصص والحكايات بل والخرافات حولها. وليس هذا الأمر يهمنا.

#### أمًا عند سادتنا الصوفية:

فإنهم يعنون به: الهباء الذي فتح الله به العالم، وهو الهيولى. سُمّي عند الطائفة بالعنقاء، لأن الهُيولى تُعلم ولا تظهر، ولا توجد بدون الصورة كالعنقاء يُسمع بها وتُعقل، ولا وجود لها فكذا حال الهباء، الذي هو الهيولى(٣).

أمّا حقيقة ما أراده سيدي محيى الدين بن عربي من هذا العنوان فإنه قصد به خاتم الأولياء. ولفظ ومُغرِب، كناية عن بعد المرام في التعرف عليه أو القرب منه، وهذا ما جعله يشبهه بالعنقاء. فالأمر كان حتى مجيء ابن عربي سري جداً، وقليلون هم الذين يمكنهم الحديث حول خاتم الأولياء. وشمس المغرب: كناية عن سطوع نور ولاية وختمية الحتم عند ظهوره بالمغرب. لمعلوم حظها من الولاية، وأن شمس الختم ستسطع فوق جميع أنجم الأولياء. لأخذ الجميع المدد والأنوار منه.

<sup>(</sup>١) انظر: الدميري: حياة الحيوان (١٣٠/٢)

<sup>(</sup>٢) أبو على القزويني في كتابه عجائب المخلوقات.

<sup>(</sup>٣) انظر: القاشاني: معجم المصطلحات والإشارات الصوفية. بتحقيقنا ١٦٦/٢).

أمّا أول من أطلق فكرة وختم الولاية، أو وخاتم الأولياء، فهو الحكيم الترمذي في كتابه المعروف بهذا الاسم (١٠). طرح في هذا الكتاب مجموعة من الأسئلة تصل إلى (١٥٧سؤالاً) قال إن من يجيب على هذه الأسئلة فهو خاتم الأولياء، ثم طرح في السؤال ١٣، ١٤، ١٥ من هو الخاتم؟ وما هي صفته؟ وما سبب الخاتم؟ وما معناه؟

وظلت هذه الأسئلة حتى جاء الإمام محيى الدين بن عربي فأجاب عليها وأحيا فكرة الختم من جديد ثم انتشر الكلام فيما بعد حول مفهوم خاتم الأولياء. فتحدّث عدد من الأولياء الأكابر فيما بعد على حصولهم على مقام الختمية، حتى أنّك حين تقرأ تجد الذين ادّعوه كثيرون. وهم في الحقيقة لم يبلغوا غير مقام الختم الخاص بزمانهم فقط ففي كل زمان لابد من قطب كامل يحل في مقام ختمية هذا الزمان أو ذاك. أمّا مقام الختم الواحد بالولاية المحمدية الخاصة فلم يحصل عليه في الحقيقة سوى رجل واحد في العصور جميعها، وهو الذي يكون مدد جميع الأولياء منه مباشرة. ولم نعلم على الحقيقة أن أحداً ادّعى هذا المقام أو حلّ فيه سوى الإمام الكبير سيدي أحمد التجاني (رضي الله عنه وأرضاه).

وهذا أمر مهم في الحقيقة، لا بد أن يلتفت إليه الباحثون والمهتمون الذين يتحدثون حول هذا الموضوع.

ففكرة ختم الأولياء لم تثبت لسيدي محيي الدين بن عربي بهذا الكتاب الذي هو (عنقاء مغرب) وهذا الكتاب بالتحديد يبعدها عنه تماماً إذ لو كان هو الختم لما احتاج الأمر للبحث عنه ووضع الإشارات والرموز والأسرار، حتى أن أحد شرّاح هذا الكتاب وهو أبو القاسم السعدي تصور أنه يقصد عيسى ابن مريم (عليه السلام) وربما شك بعض الناس أنه يقصد المهدي المنتظر، وحتى قبل هذا الكتاب فقد ذكر هو في الفتوحات المكية ٤٩/٢ في إجابته متوسّعاً، عن الأسئلة التي طرحها الحكيم الترمذي من قبل. فقد أجاب في السؤال رقم (١٣) بما لا يدع مجالاً للشك أنه يتحدّث عن شخص آخر هو الختم لا شك، يقول:

وأمّا ختم الولاية المحمدية فهي لرجل من العرب، من أكرمها أصلاً ويداً وهو في زماننا اليوم موجود. عُرِّفتُ به سنة خمس وتسعين وخمسمائة، ورأيت العلامة التي له قد أخفاها الحق فيه عن عباده، وكشفها لي بمدينة فاس، حتى رأيت خاتم الولاية منه.. لا يعلمها كثير من الناس. وقد ابتلاه الله بأهل الإنكار عليه فيما يتحقق به... وكما أن الله ختم بمحمد (صلى الله عليه وسلم) نبوّة الشرائع، كذلك ختم الله بالختم المحمدي الولاية التي تحصل من الورث المحمدي... (انظر: ابن عربي الفتوحات المكية إجابة السؤال ١٣٠، وانظر: الحكيم الترمذي: كتاب ختم الأولياء ص ١٦١).

وإنني أستطيع أن أؤكد أن ابن عربي قد ألّف كتابه عنقاء مغرب في الكلام عن ختم الأولياء، وليس الكلام عن نفسه باعتباره ختماً. انظر معي إلى القصيدة الأولى في كتاب عنقاء مغرب المسماة بالوعاء المختوم على السر المكتوم.

 <sup>(</sup>١) كتاب خاتم الأولياء للحكيم الترمذي حققه الدكتور عثمان يحيي نشرة بحوث ودراسات معهد الآداب الشرقية بباريس وملحق به عدد من الرسائل مثل رسالة بدو شأن الحكيم الترمذي.

فعند فنا خاء الزمان وجيمها على فاء مدلول الكروريقوم(١)

وانظر إلى ما قاله سماحة الإمام/ صلاح الدين التجاني في كتابه (٢): يقول: مقام الختم: هو مقام معروف عند القوم، وقد تكلّم عليه أناس كثيرون منهم سيدي عبد الغني النابلسي في كتابه والرد المتين على منتقص العارف محيي الدين، وكذا الإمام الفاسي في تاريخه، والشيخ يوسف النبهاني في جواهر البحار، والشعراني في طبقاته عن سيدي علي وفا، وسيدي محمد قنون في كتاب حل الأقفال، والحكيم الترمذي في كتابه خاتم الأولياء... فخاتم الأنبياء هو من ذاق مشرب كل نبي ورسول، فهو جامع لجميع مشارب الأنبياء والرسل مع انفراده بمشربه. فتُبُوّته أصل لجميع النبوات، والنبوات فرع من نبوته. وفي الحديث عن العرباض بن سارية قال سمعت رسول الله (صلى الله عليه وسلم) يقول: (إني عند الله في أم الكتاب لخاتم النبيين وإن آدم لمنجدل في طينته) رواه أحمد والحاكم والبيهقي وصححه. أمّا باقي الأنبياء الكتاب لخاتم النبياء حين بعثوا لا قبل ذلك، وكذلك خاتم الأولياء. هو الولي المحمدي الجامع لجميع مشارب الأولياء مع انفراده بمشربه. فولايته أصل لكل ولاية وجميع الولايات فرع من ولايته. أمّا الأولياء: فإمّا المولي، محمدي جامع أو غير جامع.

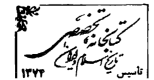
فالجامع: هو من ورث رسول الله (صلى الله عليه وسلم) في جمعيته لجميع مشارب الأنبياء، ولم تفته إلا درجة النبوّة، وهؤلاء استمدّوا من روحانية رسول الله (صلى الله عليه وسلم) بواسطة الختم المحمدي الجامع؛ كسيدي محيي الدين بن عربي، وسيدي عبد القادر الجيلاني، وغيرهما، رضي الله عنهم جميعاً. وهذا استمداد بوجه خاص دون الوجه الذي استمد منه الأنبياء من رسول الله (صلى الله عليه وسلم).

أمّا الولي المحمدي غير الجامع، فهو الذي ورث المصطفى (صلى الله عليه وسلم) من جهة مشرب نبي من الأنبياء. أي: استمد من رسول الله (صلى الله عليه وسلم) بواسطة روحانية نبي. فيقال له: إبراهيمي محمدي، أو نوحي محمدي، أو موسوي محمدي. وهؤلاء هم الأفراد وخاتمهم المهدي المنتظر، وهو خاتم الولاية الخاصة.

فعن عبد الله بن مسعود (رضي الله عنه) قال: قال رسول الله (صلى الله عليه وسلم): (لا يزال أربعون رجلاً من أمتي قلوبهم على قلب إبراهيم (عليه السلام) يدفع الله بهم البلاء عن أهل الأرض يقال لهم الأبدال) رواه أبو نعيم في الحلية بسند حسن.

واعلم أن كل وراثة لنبي فلها أيضاً خاتم. فيقال: مقام الختم النوحي المحمدي، ومقام الختم الإبراهيمي المحمدي. ونهاية هذه الختميات إنما هو بداية مقام خاتم الأولياء، وكل من ادّعى الختمية من الأولياء فإن كانوا محمديين جامعيين فإنما هي نسائم فضل سيدي أحمد التجاني (رضي الله عنه) هبت عليهم من تحت عرش مقامه الأعظم.

وإن كانوا محمدين غير جامعين فإنما يتكلمون عن الختم النوحي المحمدي، أو الختم الإبراهيمي المحمدي وغيره. فمقام الختمية ادعاه سيدي على وفا لأبيه سيدي محمد وفا (رضى الله عنهما)، ثم رجع عنه.



<sup>(</sup>١) وشرح هذا البيت به من الأسرار الكثير.

<sup>(</sup>٢) وكشف الغيوم عن بعض أسرار القطب المكتوم، ص٤٣.

وكذا ادّعاه سيدي عيدروس بن عمر الحبشي اليمني، ثم تبين له أنه كان يتكلم في الحتم الإبراهيمي. وكذا سيدي محمد عثمان الميرغني، وقد رجع عنه.

وكذا سيدي مصطفى البكري الصديقي وقد رجع عنه.

أمّا سيدي محيى الدين بن عربي فقد قال في الفتوحات باب وختم الولاية»:

رأيت فيما يرى النائم حائط الكعبة قد تم إلاّ موضع لبنتين من ذهب وفضة، وإذا أنا هاتان اللبنتان، وتمّ بي بناء الحائط، فأنشأ يقول:

بنا ختم الله الولاية فانتهت إلينا فلا ختم يكون لها بعدي وما فاز بالختم الذي لمحمد من أمته والعلم إلا أنا وحدي

وبينما هو كذلك إذا بمناد يقول: ليس لك ما ظننت وتمنيّت، إنما هو لولي في آخر الزمان ليس ولي على الله أكرم منه.

قال: فعند ذلك سلمت الأمور إلى خالقها ومكوّنها، ولطالما جُلت ببصيرتي في الغيوب لأطّلع عليه، وعلى مقامه، واسمه، ونسبه، وبلده، وكيف حاله، فما أطلعني الله على شيء منه ولا شممت له رائحة أصلاً.

وبعد ذلك بسنتين ألّف كتاب دعنقاء مغرب، فقال فيه: سألت الله أن يجمعني بخاتم الأولياء فأجابني، واجتمعت به اجتماعاً روحياً منزهاً عن الزمان، وكان بمدينة فاس، ورأيت العلامة التي أخفاها الله فيه عن عباده وكشفها لي حتى رأيت خاتم الولاية المحمدية منه، ورأيته مبتلى بالإنكار عليه لما يتحقق به في سره من العلوم اللدنية. وكان ذلك سنة ٩٥هه وكنيته أبو العباس، وإنه مكتوم الاسم عنهم ثم قبلت يده الكريمة وسألته الدعاء وانصرفت (١).

ومن يطلع على هذا الكتاب عنقاء مغرب ويتحرى الدقة في اطلاعه يتأكد مما قلناه، وليرجع مثلاً الباب الأخير في إفصاح الكتاب العزيز بمقامه والإعلام بأحواله وآياته، يتأكد من ذلك، وليراجع في هذا الباب أيضاً هذه الأحرف السرياني التي كتبت خصيصاً لبعض العلماء لا يعلمها غيرهم.

وللعلم ولد سيدي أحمد التجاني (رضي الله عنه) سنة خمسين ومائة وألف ببلدة عين ماضي بالجزائر، وقد توفي أبوه وأمه في يوم واحد رضي الله عنهم ودفنا بعين ماضي أيضاً وكان لم يتجاوز الحادية عشرة

وتوفي هو (رضي الله عنه) صبيحة الخميس ١٧ من شهر شوال بعد أن صلى الصبح ثم اضطجع على جنبه اليمن، وطلب ماء فشربه ثم عاد إلى اضطجاعه فصعدت روحه إلى بارثها وذلك سنة ١٢٣٠هــ وكان عمره ثمانون عاماً.

المحقق سعيد عبد الفتاح

<sup>(</sup>١) انظر: الإمام/ صلاح الدين التجاني: كشف الغيوم عن بعض أسرار القطب المكتوم ص٤٣ وما بعدها.

# بسم الله الرحمن الرحيم وبه ثقتي وهو حسبي(١)

قال الشيخ الإمام العالم العارف بالله أبو عبد الله محمد بن علي بن محمد بن العربي الحاتمي الطائي الأندلسي قدّس الله روحه بجاه محمد وآله(٢).

### الوعاء(٣) المختوم على السرّ المكتوم

حَـمَـذَتُ إِلْـهِـي والقَـامُ عَـظِـيـمُ
وَمَا عَجَبِي مِنْ فَرْحَتي كَيْفَ قُورِنَتْ
وَلَـكِنَّي مِنْ كَـشْـفِ بَـحْـرِ وُجُـودِهِ
كَـذَاكَ(١) الَّذي أَبْدَا مِنَ النُّورِ ظَاهراً
وَمَـا عَجَبِي مِنْ نُورِ جِسْمي وإُنْمَا

فَأَبُدَى شُرُوراً والفُوّادُ كَظِيهُ بِتَبْرِيحِ قَلْبِ حَلَّ فِيه عَظِيهُ عَجِبْتُ لِفَلْبِي والحَقَائِق هِيهُ عَلى شُدَفِ(\*) الأَجْسَامِ لَيْسَ يُقِيهُ عَلى شُدَفِ(\*) الأَجْسَامِ لَيْسَ يُقِيهُ عَجِبْتُ لِنُور القَلْبِ كَيْفَ يَرِيمُ(\*)

<sup>(</sup>١) في النسخة (ط): (وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلّم).

 <sup>(</sup>٢) في النسخة (ط): [قال سيدنا وإمامنا وقدوتنا الشيخ الإمام العالم العارف الكامل المحقق المدقق محيي الدين أبو عبد الله
محمد بن محمد بن علي بن محمد العربي الطائي الحاتمي، الأندلسي رضي الله عنه وأرضاه، وحقق تابعيه بسلوك منهجه
القويم. إنه جواد كريم].

<sup>(</sup>٣) في النسخة (ط): (الدعاء).

<sup>(</sup>٤) في النسخة (ط): (لذاك).

<sup>(</sup>٥) سَدُف: السَّدْفة والسُّدْفة: اختلاط الضوء والظلمة جميعاً كوقت ما بين صلاة الفجر إلى أول الإسفار. (انظر: لسان العرب، مادة: سدف).

 <sup>(</sup>٦) الؤثم: البراح، والفعل: رام يربم، إذا بَرَع.
 والؤثم أيضا: النباعد.

والرُّيمُ: الزيادة والفضل.

<sup>(</sup>انظر: لسان العرب، مادة: ريم).

فَإِنْ كَانَ عَنْ كَشْفِ وَمشْهَدِ رُؤْيةِ تَفَالَى وُجُودُ الدُّاتِ عَنْ نَيْلِ عِلْمِنا(٢) تَعَالَى وُجُودُ الدُّاتِ عَنْ نَيْلِ عِلْمِنا(٢) فَ فَكُرِ الدُّاتِ عَنْ نَيْلِ عِلْمِنا(٢) فَ فَكُ رَبِّي قَدْ أَتَانِي مُخْيِراً فَ فُكُنْ: وَسِرُ البَيْتِ صِفْ لِي مَقَامَهُ فَقُلْتُ: يَرَاهُ الخَثْمُ، فَأَنْشَدَ (٩) قائِلاً: فَقُلْتُ: يَرَاهُ الخَثْمُ، فَأَنْشَدَ (٩) قائِلاً: فَقُلْتُ: وَهَلْ يَبْقَى لَهُ الوَقْتُ عِنْدَما وَلِلْخُشِمِ سِرٌ لَمْ يَزَلْ، كُلُّ عَارِف إِلَيْه أَشَارَ إِلَيْهِ التَّرْمِيذِي يِيخَشْمِهِ (٧) وَلَيْه وَمَا نَالَهُ العَسِّدِي يِيخَشْمِهِ (٧) يَخْفُ فِي وَقْتِ كَوْنِهِ وَمَا نَالَهُ العَسِّدُي فِي وَقْتِ كَوْنِهِ وَمَا نَالَهُ العَسِّدُي فِي وَقْتِ كَوْنِهِ مَا اللَّهُ المُعَلِّي المُعْرَى المُعَلِي وَقَتِ كَوْنِهِ المَّارِ أَنْ تَلْحَقَ الشَّورِ الْوَلْ عَرْشِهِ (١٠) يَبْدُو عَلَيْهِم شُهُودُها فَلَنْ أَبْدِرُوا أَوْ أُشْمِسُوا فَوْقَ عَرْشِهِ (١٠) فَلْ فَلَ العَيْنُ ذَاتَهُ فَلَرَيْهُما شُهُودُها فَلَنْ أَبْدُوا أَوْ أُشْمِسُوا فَوْقَ عَرْشِهِ (١٠) فَلْ فَلَى عَنْ العَيْنُ ذَاتَهُ فَلَائِهُمَا الْعَيْنُ ذَاتَهُ فَلَائِهُمَانُ مَنْ أَخْفَى عَنِ العَيْنُ ذَاتَهُ فَلَائِهُمَانَ مَنْ أَخْفَى عَنِ العَيْنُ ذَاتَهُ فَلَيْهُمَانُ مَنْ أَخْفَى عَنِ العَيْنُ ذَاتَهُ فَلَيْهُمَانَ مَنْ أَخْفَى عَنِ العَيْنُ ذَاتَهُ فَلَيْتُ فَالَهُ فَالْتُهُمَانَ مَنْ أَخْفَى عَنِ العَيْنُ ذَاتَهُ فَلَائِهُمَانُ فَالَهُ فَالَهُ الْعَالِي فَالْهُ فَلَيْهِمَ شُهُودُهُ الْتُ

فَسُورُ تَجَلَيهِ عَلَيهِ مُسَقِيهِ مُسَقِيهِ مُسَقِيهِ مُسَقِيهِ مُلَى جَلْقٌ بِالعَليمِ عَلِيهُ (') بِسِهِ عَلَيهِ مُلْقٌ بِالعَليمِ عَلِيهُ (') بِسَعْلِيهِ عَلِيهُ فَسَعْمِ الأَوْلِيهَاءِ كَرِيمُ بِسَعْعِينِ (') خَسْمِ الأَوْلِيهَاءِ كَرِيمُ فَقَالَ: حَكِيماً يَضَطَفِيهِ حَكِيم فَقَالَ: حَكِيماً يَضَطَفِيهِ حَكِيم إِذَا مَسا رَآهُ الخَسَم لَسيسسَ يَسرُومُ لِذَا يَسسَرِي ('') عَسلَيه جَسسِيه وَلَهُ يُسبِهِ وَاللَّهُ لُن فِيه جَسسِيه وَلَم يُسبُوهِ وَاللَّهُ لُن فِيه بَسِيهِ وَلَم يُسبُدِهِ وَاللَّهُ لَن يُسبُوهِ وَاللَّهُ وَاللَّي كُلُومُ وَاللَّهُ لَن يُسبُوهِ وَاللَّهُ لَلَ وَعَلَيهُ عَلَيْهُ وَمُ وَلَي وَمُن يُسْتُهُ وَمُ اللَّهُ اللَّه

بعنى: هل ترى أحداً من الخلق عليماً أو محيطاً بذات الحق، كلاً.

 <sup>(</sup>٢) فعلمُنا قاصر على العلم به، أو أن ينال هذا العلم بشيء من كُنْهِ هذه الذات. فهي تتعالى عن أن يعرفها أحد.
 وفي (ط): (علمه) وهو خطأ.

<sup>(</sup>٣) في النسخة (ط): (فرافق).

<sup>(</sup>٤) في النسخة (ط): (يتعين).

<sup>(</sup>٥) في (ط): (فاشتد).

<sup>(</sup>١) في (ط): (سرى).

<sup>(</sup>٧) أي: كتاب الحكيم الترمذي (ختم الأولياء) وهو مشهور.

<sup>(</sup>٨) في (ط): (العقول).

<sup>(</sup>٩) خَوْم: أي: (مفرَّقة) مُنجَّمة.

<sup>(</sup>١٠) في (ط): [فإذا أبدروا وأشمسوا فوق حرشه). والمقصود من أُبُدِروا، أو أُشمسوا: أي: طلعت عليهم تجليات أنوار (القطب) أو النبي (صلى الله عليه وسلم). فالبدر هو القطب عند الصوفية. والشمس هي الحبيب (صلى الله عليه وسلم).

<sup>(</sup>۱۱) في (ط): (فربما).

 <sup>(</sup>١٢) النجوم هنا: مصاييح الهدى الأولياء الكبار.
 والوجوم بمنى: المرجومون مثل الشياطين.

ر وبرا . على وبرور . و ي ي ي . ومعنى البيت: أن من ناله أنوار هذه النظرة بالرضا صار مصباحاً وهادياً، ومن كان مغضوباً عليه فقد صار شيطاناً رجيعاً.

وَلَـكِـنَّـه المَرْمُـوزُ لاَ يُـذركُ الـسُـنَـا(١) فأشخاصنا خمنس وخمس وخمسة وَمَـنُ قَـالَ إِنَّ الأَرْبَـعِــِـنَ نَــهَــايَــةٌ وَإِنْ شِئْتَ فَاخْبِرْ عَنْ ثَمَان وَلاَ تَزِذْ فَسَبْعَتُهُم فِي الأَرْضِ لاَ يَجْهِلُونَهِا فعيند فينا خاء الزمان وذاله مَعَ السُّبْعَةِ الأَعْلاَمِ والنَّاسِ غُفِّلٌ وَفِي الرُّوضَةِ الخَضْرَاءِ رَسْمُ عِدَاتِها(1) وَيَخْتَصُ بِالتُّدْبِيرِ مَنْ دُونَ غَيْرِه تَــرَاهُ إِذَا نَــاوأَهُ بــالأَمْــر جَــاهـــلّ فَطَاهِرُهُ الإغراضُ عَنْهُ وَقَلْبُهُ إذًا مَا بَقَىَ مِنْ يَوْمِهِ غَيْرِ(١) سَاعَةِ فَيَهْتَزُ غُصْنُ العَدْلِ بَعْدَ سُكُونِهِ وَيَنظُهُ رُ عَدْلُ اللَّهِ شَرْقاً وَمَغْرِباً وَلَـمُ صَلاةُ الحَقّ تَـثرى عَلي اللهِي أما بعد:

وَكَيْفَ يَرى طِيبَ الْحَيَاةِ سَقِيبُ مَ عَلَيْهِم نَرى أَصْرُ الوجُودِ يَقُومُ لَيهُم فَهُو قَوْلٌ يَرْفَضِيهِ كَلِيهُ طَرِيسَقَهُم فَودٌ إِلَى يَه قَويُم (٢) وَلَا مِنْهُم مَ عِنْد النَّرُجُومِ لَنِهُ عَلَى فَاءِ مَذلولِ الكُرُور(٣) يَقُومُ وَمَلَى فَاءِ مَذلولِ الكُرُور(٣) يَقُومُ وَمَلِيبُ وَصَاحِبُهِ اللَّهُمِنِ الْأَمْوِ عَلِيبُ وَصَاحِبُهُ اللَّهُمِنِ العَنْونِ وَعَلِيبُ وَعِيبُ الْمَامُ الْأُومِ نَدِيبُ وَعِيبُ وَعِيبُ وَعِيبُ وَعِيبُ وَعِيبُ وَعَيْدِينِ وَعِيبُ وَعِيبُ وَعِيبُ وَعِيبُ الْمَامُ الْأُومِ نَدِيبُ وَعِيبُ وَعِيبُ وَعِيبُ وَعِيبُ وَعِيبُ وَمِي الْمَامُ الْأُومِ نَدِيبُ وَعِيبُ وَعِيبُ وَمِيبُ وَمِيبُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَعِيبُ وَعِيبُ وَعِيبُ وَعِيبُ وَعِيبُ وَعِيبُ وَعِيبُ الْمَامُ الْأُومِ نَدِيبُ وَعِيبُ وَعِيبُ وَمِي الْمُؤْمِ وَعَلَيْ وَعِيبُ وَمِي الْمُؤْمِ وَعِيبُ وَعِيبُ وَعِيبُ الْمَامُ الْمُؤْمِ نَدِيبُ وَعِيبُ وَمِي الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ وَعَيْرُومُ وَهُو وَعَيْرِ وَعِيبُ وَمِي الْمُؤْمِ وَالْمُ الْمُؤْمِ وَالْمُ الْمُؤْمِ وَالْمُ الْمُؤْمِ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ الْمُؤْمِ وَالْمُومُ الْمُؤْمِ وَالْمُومُ الْمُؤْمِ وَالْمُومُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤُمُ وَالْمُؤُمُ وَالْمُؤْمِ وَالِمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالِمُؤْمِ

والبصيلاة البيسي خسسَم بسها وَتُمُسمُ (٩)

<sup>(</sup>١) العنا: أول الضوء وسطوعه..

 <sup>(</sup>٢) في (ط): (طريقاً فرد إليه قويم) وفي (خ): (طريقتهم) والصحيح ما أثبتناه.
 فالمقصود به (الطريق الواحد الثابت المستقيم الذي لا عوج فيه، وهو أقصر الطرق إلى الله).

<sup>(</sup>۳) الكرور: بمعنى التكرار.

<sup>(</sup>٤) في (ط): (وفي الروضة الخضرا اسم عداته).

<sup>(</sup>٥) في (ط): (إذا فاح زهراً ويهب نسيم).

<sup>(</sup>٦) في (ط): (نصف ساعة).

<sup>(</sup>٧) الصّريم: الصبح لانقطاعه عن الليل، والليل لانقطاعه عن النهار. وفي القرآن: ﴿فأصبحت كالصريم﴾ أي: أصبحت محترقة فصارت سوداء مثل الليل، وهو من الأضدّاد.

وقيل: الشيء المصروم الذي ذهب ما فيه. (انظر: اللسان مادة: صَرَمَ).

 <sup>(</sup>٨) هشيم: المقصود من البيت هو: عندما يعود العدل ويكثر ذكر الله تعالى في الأرض وتحيا العباد بالذكر، فتخضر أعوادهم
 كما يخضر نبات الأرض بعد أن كان هشيماً مثل عود الحطب.. لحديث النبي (صلى الله عليه وسلم):
 (ذكر الله في الغافلين كالشجرة الخضراء وسط الهشيم).

<sup>(</sup>٩) في (ط) والمخطوط: (والصلاة التي ختم الحمد بها وتمم).

ويقول:

تَسدَبُّرِ أَيُسهَا الجَبْرُ السلْبِيبُ(۱) وَحَقَّنَ مَا رَمَى لَكَ مِنْ مَعَانِ وَلاَ تَسنُظُرهُ فِي الأَكْوَانِ تَسشُقَى إِذَا مَا كُنْتُ نُسْخَتُها فَمَا لِي

أُمُوراً قَالِهِ الفَطِينُ المُعِيبِ المُعَالِيبِ المُعَالِيبِ المَعَالِيبِ مَوَاهَا لَفُظُهُ العَذْبُ العَجِيبُ وَيَشْعَبُ جِسْمُكَ الفَدُّ (٢) الغَرِيبُ أَرُوم السَبْعُد والمُعَانَى قَسرِيبُ

#### تبيين الغرض من هذا الكتاب

إذْ كنا<sup>(٣)</sup> ألفنا كتاباً روحانياً، وأنشأناه إنشاءً<sup>(١)</sup> ربانياً سميناه:

ب (التدبيرات الإلهية في إصلاح المملكة الإنسانية) (°) تكلمنا فيه على أن الإنسان عالم صغير، مسلوخ من العالم الكبير. فكل ما (٢) ظهر في الكون الأكبر فهو في هذا العين الأصغر، ولم أتكلم في تلك الأوراق على مضاهاة الإنسان بالعالم على الإطلاق، ولكن على ما يقابله من جهة الخلافة والتدبير.

وبيّنت فيه ما هو الكاتب منه، والوزير، والقاضي العادل، والأمناء العاملون على الصدقات، والسفر، والسبب الذي جعل الحرب له بين العقل والهوى.

ورتبت فيه بين مقابلة الأعداء، ومتى يكون اللقاء (٧)، ونصرته نصراً مؤزراً، وكونته أميراً مدبراً، وأميراً مدبراً، وأنشأت فيه الممالك (٨). وأقمت ببعض عالمه الحياة، وبعضها (٩) المهالك.

وكَمُلَ<sup>(١٠)</sup> الغرض وأمِنَ مَنْ كان في قلبه مرض، وكنت نويت أن أجعل فيه ما أوضحه تارة وأخفيه. وأين يكون من هذه النسخة (١١) الإنسانية، والنشأة الروحانية، مقام

<sup>(</sup>١) الحبر اللبيب: أي العالم الكبير صاحب العقل.

<sup>(</sup>٢) في (ط): (القد).

<sup>(</sup>٣) في (ط): (كنا قد ألَّفنا).

<sup>(</sup>٤) سقطت من (ط).

<sup>(</sup>٥) كتاب التدبيرات الإلهية، طبع ليدن ١٩٤٨، وعالم الفكر ١٩٩٨، وحققناه وسيصدر في المجلد الثاني من أعمال ابن عربي في مؤسسة الانتشار العربي ببيروت. (إن شاء الله).

أورد صاحب المخطوط (خ) كلمة (إصلاح) (اصطلاح).

<sup>(</sup>٦) في النسخة (خ) (كلما).

<sup>(</sup>٧) في (خ): (الانتصار). رُبُّ أُبُّ اللهِ

 <sup>(</sup>A) في (ط): (وأنشأت الملك).

<sup>(</sup>٩) في (ط): (وبيعضهم الملك).

<sup>(</sup>۱۰) في (ط): (وكهل).

<sup>(</sup>۱۱) في (خ): (النشأة).

الإمام المهدي، المنسوب إلى أهل بيت النبي المقامي والطيني (١)؟ وأين يكون أيضاً منها ختم الأولياء وطابع الأصفياء إذ الحاجة إلى معرفة هذين المقامين في الإنسان آكد من كل مضاهاة من أكوان الحدثان.

لكني خفت من نزعة العدو الشيطان، أن يصرخ بي في حضرة السلطان، فيقول على ما لم أنوه (٢) وأحصل من أجله في بيت التشويه فسترت بالغيران الشان (٣) صيانة لهذا الجسمان، ثم رأيت ما أودع الحق فيه من الأسرار لديه، وتوكلت في إبرازه عليه.

فجعلت هذا الكتاب لهذين المقامين، ومتى تكلمت على هذا فإنما أذكر العالمين لتبيين الأمر فيه، للسَّامع في الكبير الذي يعرفه ويعقله، ثم أضاهيه بسره المودع<sup>(٤)</sup> في الإنسان الذي ينكره ويجهله، فليس من غرضي في كل ما أصنفه في هذا الفن معرفة ما ظهر في الكون، وإنما الأغراض ما أوجد في هذا العين الإنساني والشخص الآدمي.

فحقق نظرك أيها العاقل، وتدبر أيها الغافل، هل ينفعني في الآخرة كون السلطان مني عادلاً أو جائراً أو عالماً، لا والله يا أخي حتى انظر ذلك السلطان مني وإليّ، واجعل عقلي إماماً عليّ، وأطلب منه الآداب الشرعية في باطني وظاهري، وأبايعه على إصلاح<sup>(٥)</sup> أولى وأخرى.

فمتى لم أجعل هذا نظري هلكت، ومتى أعرضت عن الاشتغال بالناس تمكنت من نجاتي وتملكت. إذ قد قال (صلى الله عليه وسلم) يخاطب جميع أمته: (كلكم راع وكلكم مسؤول عن رعيته)(١).

فقد أثبت (صلى الله عليه وسلم) الإمامة لكل إنسان في نفسه، وجعله مطلوباً للحق في عالم غيبه وحسه فإذا كان الأمر على هذا الحد، ولزمنا الوفاء بالعهد، فما لنا نفرط في سبيل النجاة ونقنع بأحط الدرجات؟ ما هذا فعل من قال إنه عاقل! ويتجنب جميع هذه المعاقل.

<sup>(</sup>١) في (خ): (الماء والطين).

<sup>(</sup>٢) في (ط): (على ما لا أنويه).

 <sup>(</sup>٣) غير واضحة في (ط)، و(خ).

<sup>(</sup>٤) في (خ): (المودوع).

<sup>(</sup>ه) في (خ): (اصطلاح).

<sup>(</sup>٦) حديث: وكلكم راع وكلكم مسؤول عن رعيته. رواه الشيخان: البخاري ومسلم، وغيرهما عن عبد الله بن عمر (رضي الله عنهما). مرفوعاً.

انظر: كشف الخفاء، العجلوني، ١١٥/٢ حديث رقم (١٩٤٦).

فمتى ذكرت في كتابي هذا أو غيره حادثاً من حوادث الأكوان، فإنما غرضي أن أثبته في سمع السامع وأقابله بمثله في الإنسان، فلنصرف النظر فيه لذاتنا(١)، التي هي<sup>(٢)</sup> سبيل نجاتنا، فأمشيه بكليته في النشأة الإنسانية على حسب ما يعطيه المقام إما جسمانية، وإما روحانياً. فإياك أن تتوهم أيها الأخ الشقيق أن غرضي من كتبي كلها الكلام فيما خرج عن ذاتى من غير أن تلحظ فيه سبيل نجاتى.

> فَمَا أَبَالِي إِذَا نَفْسِي تُسَاعِدْني فانْظُر إِلَى مُلْكِكَ الأَذْنِي إِلَيْكَ تَجِدُ وَذِنْهُ شَرَعَا تَجِدُهُ كُلِلَ آوِنَدَةِ

عَلَى النَّجَاة مِمَنْ قَدْ فَاز أَوْ هَلَكَا فِي كُلِّ شَخْص عَلَى أَجْزَائِهِ مَلِكَا واسلُك به خَلْفَه مِنْ حَيْثُ مَا سَلَكَا وَلاَ تَكُن مَارِداً تَسْعَى لَفْسَدَةِ فِي مُلْكِ ذَاتِكَ لَكِنْ فِيه كُنْ مَلِكَا(٣)

فلتتأمل يا وليّ في هذا الكتاب فإني أذكر الأمر في العالم الأكبر، وأجعله كالقشر، وأجعل ما يقابله من الإنسان كاللُّبلب (١) للسبب الَّذي ذكرته أن يتبين للسامع ما يجهله، في الشي الذي يعرفه ويعقله، ولو وصل فهمه إليه دون ذكره إياه، ما لحظت ساعة حياة، ولا عرضت لمحة بارق على معناه، وإنما أسوقه مثلاً للتقريب، ومجالاً للتهذيب، وسأورد ذلك إن شاء الله تعالى في هذا الكتاب من لآلئ الأصداف، ونواشىء الأعراف، التي هي أمثالاً نصبها الحق للمؤمنين والعارفين، وحبالة صائد، وتحفة قاصد، وعبرة لبيب وملاطفة حبيب<sup>(٥)</sup>.

### بحر طامس وبحري غاطس فيه لآلئ الإشارات في أصداف العبارات فمن ذلك مفتاح حجة، وإيضاح مَحَجُّة

ولما لم يتمكن القاصد [إلى إعلاء المقاصد](١) إلى البيت العتيق أن يصل إليه حتى يقطع كل فج عميق، ويترك الإلف والوطن ويفارق الأهل والقطن، ويهجر الخلة والولد، ويستوحش في سره من كل أحد، حتى إذا وصل الميقات خرج من رِقٌ الأوقات، وتجرد<sup>(٧)</sup>

في (ط): (فتصدق النظر فيه إلى ذاتنا). (1)

في (ط): (الذي هو). **(Y)** 

هذه الأبيات الأربعة جاءت في (ط) منثورة داخل الكلام العادي، ولم يُنتبه إلى أنها شعر. (٣)

في النسخة (خ): (كاللب). **(1)** 

في النسخة (خ): (وملاحظة حبيب). (°)

ما بين المعقوفتين سقط من (ط). (١)

ني (ط): (وتجدُّد). **(Y)** 

من مخيطه، وخرج من تركيبه إلى بسيطه، وأخذ يلبي من دعاه، ونسى ما كان قبل ذلك وعاه، وصعد كذا ولاح له علم الهدى، ودخل الحرم محرم ولثم الحجر، وقبَّل وتذكُّر ميثاق الأزل، وطاف بكعبته، وأحاط بنشأته، وهكذا في جميع مناسكه يمشي على سالكه، فإن تجاوز المعنى، ووقف على حجه معنى، فذلك هو الحاج الذي يهنى، ولولا السآمة من قارئه لعرفتكم به منسكاً منسكاً إلى آخره.

وابتدأت في هذا الكتاب بنكتة الحج إذ معناه تكرار القصد، إلى الواحد الفرد، والقصد أول مقام لكلُّ طالب سراً ومحاول أمراً، وأريد أن أضع لك في هذا الكتاب أسراراً وأرسل سماءها عليك مدراراً، فأوضحت لك أول قصدي وجعلته قصداً شرعياً ومقاماً جمعياً، فإنه إذا كان القصد بهذه المثابة وهو البداية، فما ظنك بالنهاية، وأين من يقدر قدر الغاية ﴿وما قدروا الله حق قدره﴾<sup>(۱)</sup> فألق السَّمعَ واشهد الجمع.

أَقُولُ وروحُ القُدْسِ يَنْفَتُ في النَّفْسِ بِدأَنَّ وجدودَ الحقِّ في السعَدد الخَمْسسِ أَيَا كَعْبَةَ الْأَشْهَادِ وَيَا حَرَمَ القُدْسِ سَرَى البَيْتُ نحو البيت يبغِي وصَالُهُ فَيَا حَسْرَتِي يَوْما بَبَطُن مُحْسِر تَجَرَعْتُ بِالجرعِاء كَالْسُ نَسدَامِيةِ وَمَا خِفْتُ بِالْخِيْفِ(٢) ارْتِحَالِي وإنَّما لُزُدُلِفِي('' الحُجّاجُ أَعْمَلْتُ يَا فَتَى جَمَعْتُ بجَمْعِي بَيْنَ غَيْبِي وَشَاهِدِي خَلَعْتُ الْأَمَانِي عِنْدَمَا كُنْتُ فِي مِني(٥) فَفِي الجَمَراتِ الْعَزْ فِي رَوْنَقَ الطُّحَى

أيَا زَمْرَمَ الآمَال زمّ عَسلي السُّفُس وطُهة ر بالتُّخقيق مِنْ ذَنَس اللَّبْس وَقَدْ دَلُّنِي الوَادِي عَلَى سَفَر الرُّجُس عَلَى مَشْهَدِ قَدْ كَانَ مِنْي بِالأَمْس أَخَافُ عَلَى ذِي النَّفْسِ في ظُلْمَةِ الرَّمْس (٣) لا نُسخسمَ بسالسزُلْسفَسي والحقّ بسالجِنسس بِـوثُـريْـن لَمْ أَشْـهَـد بِـه رُثْبَـة الـنُـفْـس وطوقتها فانظره بالطرد والعكس أحصيت عدة الجهل فازتد في نكس

القرآن الكريم، سورة الأنعام، الآية ٩١.

الْحَيْفُ: ما ارتفع عن موضع مجرى السيل، ومسيل الماء وانحدر عن غلظ الجبل. ومنه مسجد الخيف بجني، شمّى بذلك لانحداره عن الغلظ، وارتفاعه عن السيل.

<sup>(</sup>انظر: اللسان، مادة: خيف).

الوفش: إذا كان القبر مستوياً مع وجه الأرض. وأصْلُ الرئس: السُّئرُ والتغطية. ويقالُ لما يُحثى من التراب على القبر رَمْسٌ والقبر نفشه رَمْسٌ إذا تسوى بالأرض. أمَّا إذا ارتفع عن وجه الأرض لا يُقالُ له رمسٌ.

<sup>(</sup>انظر: اللسان، لابن منظور، مادة: رمس).

**مزدلفي الحجاج:** موضع مشهور بمكة (طبعاً) سُتى بذلك لاقتراب الناس بمنى بعد الإفاضة من عرفات. **وازدَلَفَةُ:** أدناه. (1)

مِنِي: موضع مشهور بمكة أيضاً. (°)

أَصْغَيْتُ عَلَى حُكُم الصُّفا عَنْ حَقِيقَتي رَكَنْتُ إِلَى الرُّكُنِ اليَمَانِي لأَن فِي أقَهْتُ أنساجي بالمقام مُهَدْمِنٌ فَشَاهَدُنُهُ فِي بَيْعَةِ الحِجْرِ الذي وسالججس خسجسزت السؤجسوذ وتسؤنسه وَفِي عَرفَاتِ قَالَ لِي تَعْرِفُ اللَّذِي فَلَمُّا قَضَيْتُ الحِجَ أُعْلِمْتُ مُنْشِدا سَفِينة إحْسَاسِي رَكَبْتُ فَلَمْ تَزَلْ فَلَمَّا غَدَتْ نَحُوي الوجُوهُ وَعَايِنتُ دَعَانِي بِهِ عَبِدِي فَلَبُيْتُ طَائِعًا فَعَايَنْتُ مَوْجُوداً بِهِ عَين مُبْصِراً فَكُنْتُ كَمُوسَى حِيسنَ قَالَ لِرَبِّه فَدَكُ الجِسالَ السُّاسسِسات جَسلالُسهُ وَكُـنْـتُ كَـخُـفُاشُ أَرَادَ تَمَـتُـعـا فَسِلاَ ذَاتُسِهِ أَنِسَقَسِي وَلاَ أَذْرِكَ النَّسِي فَسُبْحَانَ مَنْ أَخْفَى عَن العَيْن ذَاتَه وشنمس تجليها عليه مقيم ولكته المرموز لا يدرك السنا

فَسمَسا أنسا مِسنْ عُسرْب كِسرام وَلاَ فُسرْسِ استِلام اليَمَاني اليُمْن في جَنَّة القُدْس تَعَالَى عَن الشُّحَدِيدِ بالفَصْل والجِنْس تَسوّد مِنْ نَكْس العُهُودِ لَدى اللَّمْس عَسلَتُ فَسلا يَسغُدُو السزَّمَسانُ وَلا يُحْسِسى تُسشَساهِسده بسينَ المَهسابَسةِ والأُنسس يسسري بسين الجهر لسلدات والهسمس تُسسِيِّرُهَا لَه ريَاح أَفْكَاره الخُرُس بسنيف النُّهَى مَنْ جَل عَنْ رُثْبَة الإنس تَأْمِلُ هَذَا الفَقْحِ فَوْقَ جَنَى الغَرْسُ وَسَرُّحْتُ عَينِي فِالْطَلَقْتُ مِنْ الْحَبُس أُربِدُ أَرَى ذَاتِساً تَسعَسالَستُ عَسن الحِسّ وَغَيِّبَ مُوسَى فَاخْتَفَى الْعَرْشُ فِي الكُرْسِي بشَمْس الشِّحَى فَانْهَدُّ مِنْ نَحْةِ الشَّمْس وَغُودِرَ فِي الْأَمْوَاتِ جِسْماً بِلاَ نَفْس وَلَكِنتني أَدْعَى على القُرْب والنُّوى بلا كَيْف بل تَجَلَّ كُرِيم وبالعُرْس(١) ولكن هنل يرى طيب الحياة سقيم

فمن لم يكن قصده على هذه المحجة وهو يطلب العين، فهو في حضرة الأين<sup>(۱)</sup>. فاسلك يا أخي على هذه الطريق. وقل الرفيق حتى تتصل به إليه من غير اتصال وتنفصل عنه إليه من غير انفصال. وتكون ظلالك تسجد له بالغُدو والآصال، ومن ذلك تنزل روح أمين بإشراق صحيح مبين.

العين فهو في حضرة الغين].

<sup>(</sup>١) في (ط) آخر بيت هو:

<sup>(</sup>ول كُنتي أُدعى على القرب والنوى بيلا كيف بيل بنفسه لكريم وبسال هورس) وكلمة (بل بفعل كريم) كتبت (بالبعل) هكذا. وليس هذا هو المهم. فقد حاول صاحب المخطوط أن يشطر هذا البيت فيبدو أنه فشل. فأضاف بيتاً آخر فظهر كأن هناك ثلاثة أبيات زائدة في المخطوط عن المطبوع، والحقيقة أنه خلط من الناسخ فأورد شطر البيت من القصيدة السابقة، ثم شطر آخر، ولفّق الأبيات ومع هذا أوردتها. لتجدر الإشارة (المحقق). في (ط) جاء هذا المدخل على النحو التالي: [فمن لم يكن قصده على هذه المحجّة، ولم تصع له هذه الحجة. ويطلب

ولما هزم الصبح جيوش الليل وأردف عليه بسوابق الخيل، وحصل الجسم والرسم في قبضة العين والاسم وأعتقه من رق كونه وألبسه رداء صونه، ومنحه مشاهدة عينه، في أي وجه كان من أينه (١).

عند ذلك سألني رجل من أهل تبريز، وممن يقول بدولة العزيز، وينكر سقوط التمييز، من أسرار أشراط الساعة وأماراتها وحقائقها وإشاراتها؛ من طلوع شمس مغربها $(^{7})$ , وروحانية مقصدها ومذهبها، وإغلاق باب توبة، وإبقاء زلة وحوبة، ونفخ دابة، ونزول مسيح، وخسف جيش بمهامه فيح وملحمة عظمى، وفتح مدينة كبرى بتكبير وتهليل على مقتضى الشئة، لا بالمرهفات البيض ولا بزرق الأسئة، وختم ولاية، وروضة خضراء، وسرّ نبوة، ومحجة بيضاء، ومن خرج من مقامه إلى مقام الزلّ، فصح له به الشرف $(^{7})$  الأكمل، وخروج دجال لا يعنى، وقتيل وقتيل.

وقال لي: أريد منك أن تبين لي أين أسرار هذه الأكوان من نشأتي الإنسان (٥)؟ فإني أريد أن أجعلك لشيطاني شهاباً رصداً، وأتَّبِعُك على أن تعلمني مما علمت رشداً (٢).

فقلت له: وأين فتاك وقوتك (٧)، وهل اتخذ في البحر سرباً حوتك (<sup>٨)</sup>؟

فقال لي: لولا ما اتخذت حوتي سرباً، ما وجدت لكل شيء سبباً، ولولا فتاي ما حملت غداي.

فقلت له: سيلحقك مقامك وتتأخر إذا وقع ذلك، حينئذٍ تعتبر.

ثم قلت له: وهل نسيت الحوت فارتددت قصصاً على أثرك لتعرف خبرك؟(٩)

<sup>(</sup>١) (هذه الفقرة في المطبوعة جاءت على هذا النحو): [وأوجف عليه ـ والدسم ـ ... ومنحه مساعد... في جهة كان من ابنه].

<sup>(</sup>۲) في (خ): (من مغربها).(۳) في (ط): (المشرق).

 <sup>(</sup>٣) في (ط): (المشرق).
 (٤) في (خ): (وهيكل).

<sup>(</sup>٥) هذه الفقرة جاءت في المطبوعة (ط) هكذا: [وأريد منكم أن تبينوا لي إلى أين أسرار هذه الأكوان في نشأة الإنسان].

<sup>(</sup>٦) استند المؤلف على: القرآن الكريم، سورة الكهف، الآية ٦٦. في لقاء سيدنا موسى (عليه السلام) بالعبد الصالح (الخضر) ونَصُها: ﴿قَالَ لَهُ مُوسَى هَلَ أَتُّبُعِكُ عَلَى أَن تُعلَمَن مَا عُلَمْتَ رُشُداكِهِ.

 <sup>(</sup>٧) هنا أيضاً استند إلى: القرآن الكريم، سورة الكهف، الآية ٦٢. ونصها: ﴿فَلَمَّا جَاوِزا قَالَ لَفَتَاهُ آتِنَا غداءنا لقد لقينا من سفرنا هذا نَصَباً.

 <sup>(</sup>٨) استند إلى: القرآن الكريم، سورة الكهف، الآية ٦١. ونصها: ﴿فَلَمَّا بَلَفًا مَجْمَع بينهما نَسِيًا حوتهما فاتخذ سبيله في البحر سرباكه.

<sup>(</sup>٩) استند إلى: القرآن الكريم، سورة الكهف، الآيتان (٦٣، و٦٤). ونصُها: ﴿قَالَ أَرَأَيْتَ إِذْ أُويِنَا إِلَى الصخرة فإني نسيت الحوت وما أنسانيه إلا الشيطان أن أذكره، واتخذ سبيله في البحر عجباً، قال ذلك ما كُنّا نبغ فارتدًا على آثارهما قَصَصاكه.

فقال: كل ذلك قد كان، ولقد تعب من أُخَذَ عِلْمَهُ عن الأكوان.

فقلت له: أَوَ بَشَّرُكَ الحَقُّ بأني صاحب الرحمة والعلم، فأبشر بأنك صاحب الغلظة والذم، لأني في العين وأنت في الكم والأين، فأنت في ملكك رئيس، وأنا في سجن عالم شهادتك حبيس، وأنا في ملكوتي عَلِقٌ نفيس، وصاحب صنعة لبوس.

فقال: إنى آتيك بقصدي فعلمني رشدي.

نقلت: ﴿قَالَ إِنْكُ لَمْ تَسْتَطِيعُ مَعِي صَبْراً وَكَيْفُ تَصِبْرُ عَلَى مَا لَمْ تَحْطُ بِهُ خَبْرا﴾ (١٠). ﴿قَالَ سَتَجَدُنِي إِنْ شَاءَ اللّهُ صَابِراً وَلا أَعْصِي لَكُ أَمْرا﴾ (٢٠).

قلت: ﴿قَالَ فَإِن اتَّبَعْتَنِي فَلَا تَسَأَلَنِي عَن شَيءَ حَتَّى أُحَدِثَ لَكَ مَنْهُ ذَكُوا ﴾ (٣).

# وصفُ حالِ بعد حِلُ وترحال

ثم قلت له: يا سيدي صان الله أنوار شيبتك، وحفظ عليك متاع غيبتك، أريد أن أعرفك قصتي، لتكون لك سلماً إلى منصتي، عسى أن يقل إنكارك، فيحسن أن وقع منك اعتذارك، فإن الذي سألت عنه من هذه الأسرار المصونة عن ملاحظة الأنوار فكيف بعالم الأفكار، لا يصلح في كل وقت إفشاؤها، ولا بأي نفخ بعثها وإحياؤها.

فإن نبأها عظيم، وشيطان مكرها أليم، وإن كان بعض ما سألتني عنه لم أعرج عليه، ولا طلبته منه، فإن الطريق الذي سلكت عليه، والمقام الذي طلبته وانفردت إليه، الذي هو مقام فردانية الأحد، ونفي الكثرة والعدد، لا يصلح معه التعريج على كون، ولا يقبل منه إلا ما تحققه عين، ولما لم تتعلق بحوادث الأكوان همتي، ولا تشوقت إليها كلمتي، كان الحق سبحانه وتعالى وجهتي ونزهتي، عن ملاحظة جهتي، فكنت لا أشهد أينا، فكيف أبصر كوناً؟!

### حكمة تعليم من عالم حكيم

ثم لما رأيت السائل عن تلك المسائل والأسرار، لا تحركه دواعي الإنكار، أعرضت عنه إعراض معلم ناصح، وصرفت وجهي إلى وجهة الحق الذي بيده المفاتح، كلها من جهة المقام الذي يعقله، وسددت الباب الذي ينكره ويجهله، حتى يتمكن في مقام السمع، ويتحقق بحقيقة من حقائق الجمع. وقمت إلى الحق مُلبّياً، وله مناجياً، أعدّد عليّ سوابغ نعمه،

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة الكهف، الآيتان (٦٧، ٦٨)، مكية.

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة الكهف، الآية ٦٩، مكية.

 <sup>(</sup>٣) القرآن الكريم، سورة الكهف، الآية ٧٠ ، مكية

وأسمع السائل سرائر حكمه، وكأني لا أقصد بذلك تعليماً، وهكذا بفعله من صيره الحق حكيماً. فإن البيوت لا تؤتى إلا من أبوابها، والملوك لا يدخل عليها إلا بإذن حجّابها. وذلك أني إن أبديت له الأسرار كفاحاً، وجد قلبه لذلك سراحاً. فسرح في عالم التجسيم سر فكره، واستوى على قلبه سلطان فكره، فصيّر نوره ناراً وقراره بواراً، فالحكيم المطلق إذا أخذ مع من هذه صفته في مناشدة الحق وأعرض عن مشاهدة جميع الخلق، بهره المقام فقطع الأوهام، وغاب عن الأجسام، واستسلم أي استسلام، ووقعت النكتة في قلبه فقادته إلى معرفة ذاته وربه، فأعرضت عنه لهذه الحكمة وأنشدت وبحثت ببعض ما وجدت بعلمه فيه، أن السلوك يجذب الحق وداعيه، وسره سبحانه بالعبد وبحقيقة فعله ينتبه وبعيه.

قَلْبِي بِالْحُرِكَ مَسْرودٌ ومَحْرُونُ فَلَوْ رَقِّتْ لِسَماء الكَشْف هِمْتُه لَكِنَّه حَادَ عَنْ قَصْدِ السَّبِيلِ فَلَمْ حَتَى دَعَنْهُ مِن الأَشْوَاق دَاعيةً وأَبْرَقَتْ مِن نَواجِي الجَوّ بَارِقَةً فالسُّخبُ سَارِيةٌ والريخ دائِرةً وأَخْرَجَتْ كُلُّ مَا تخويه مِنْ حَسَنِ

لاً تَسَلَّس كه لَسحٌ وتَسلَّويسنُ لاَ تَسلُّك وَجُسد وتَسكُويسنُ يَظْفَر بِهِ فَهوَ بَين الخَلَّق مِسْكِينُ أَضْحَى بِهَا وَهوَ مَغْبُوطٌ ومفْتُونُ مَمْتُ لَهَا نَحوَ قَلْبِي سُخيَها الجونُ والبَرقُ مُختَطَفٌ والمَاءُ مَسْئُونُ أَرْضُ الجُسُومِ وَفَاح الهِنهُ والسَّينُ

فلما سمع السائل وصف حالته، وسجنت بدر سره في إرادة هالته، وتَنبُه لما أَخْفيَ فيه، وأَبْرِزَتْ له نبذة من معانيه، ورأَيْتُه قد أصغى إليّ بكُلِّيته، وخرج عن ملاحظة نفسيته، صرفت وجهي إليه، وهو فانٍ فيما أوردته عليه، متعطش للزيارة فيما أنشدته (١)، وطلب مني الزيادة بحاله فزدته.

فَمَا تَرَى فَوْقَ أَرْضِ الجِسْمِ مَرْقَبَةً فَكُلُما لاحَ فِي الأَسْرَارِ (٣) مِنْ بِدَعٍ والقَلْبُ يَلْتَذُ فِي تَقَلِيبٍ مَشْهَدُهُ والجَسْمُ فُلْكُ بِبَحْرِ الجُودِ ثُرْعِجُهُ

إِلاَّ وَفِسِهِا مِسنَ الأَنْسَوَارِ تَسَزْيِسِينُ (٢) وَفِسِي السَّسَرَالُسِ مَسْفُسلُسومٌ وَمَسؤِذُونُ وَفِسي السَّسْزِيسِيسِ ضَسَنِّينُ رِيسَة مِسنَ السَّسْزِيسِيسِ ضَسَنِّينُ ريسة مِسنَ السَّسْزِيسِيسِ ضَسَنِّينُ ريسة مِسنَ السَّسْرَار مَسْشُسُحُونُ ريسة مِسنَ السَّمْرَار مَسْشُسُحُونُ

<sup>(</sup>١) في نسخة المخطوط (خ): (أنشده عليه).

 <sup>(</sup>۲) هذا البيت ورد في (ط) على هذا النحو:
 [فسما تسرى فسوق الأرض الجسم مسرقسسة

<sup>(</sup>٣) في (ط): (الأجسام).

وفسيسهسا مسن السنسوار تسزيسين].

وراكِبُ(١) الفُلْك مَادَامَتْ تُسَيِّرُهُ ألقى الرئيس على التوحيد مفدمة فسلو تسزاه وريسخ السنسوق تسزعسجسه إنَّ الأَوائِــلَ فِــى الإنْـــــانِ مُــوَدَعَــةٌ وَأَوْدَعَ الوَصْلُ مَا بَيْنِي عَلَى كَثَبِ(1) فالسّرُ باللّه مِنْ خَلْفي ومَنْ خَلْفِي يَـقُـولُ إنّـي قُـلْتُ الحَقّ فـاغـتَــِرُوا مِنْ بَعْدِ مَا قَدْ أَتَى مِنْ قَبْلِ نَفْخَتِهِ لاً يَخرفُ اللَّكَ المُغصوم مَا سَبيي لَّا تَستُونُ عَنْ صَلْصَالِ كُلْكَتِي فكان يخجبه عنى وعن صفيى فَعِنْدَمَا قُمْتُ فِيه عَاد مُفْتَخِراً لُّهُ سَرَى القَلْبُ الأَعْلَى وَصَارَ إلى غُمضنُ الجُفُون وَلَمْ يُخْنَ العَنَان لَهَا فبعشدما قام فوق العرش بايعة فَلُوْ تَوَاهُ وَقَلْدُ أَخْفَى حَقِيقَتُهُ فَإِنْ تَجَلَّى إِلَى كَوْنِ بِحِكْمَتِهِ فَ لَا يَسزَال لِزُج اللَّهِ عِساتُ بِهِ فَكُلُ قُلْبِ سَهَى عَنْ سِرٌ حِكْمَتِهِ فَاعْلَم بِأَنْكَ لا تَلْرِي الإله إذا فَاغرف إلْهاكَ مِنْ قَبْل المَمَاتِ فَإِنْ

ريئ النشريعة منحفوظ ومنهمون وَفِيهِ لِلْمُسَارِّ السَّعُلُويِّ (٢) تَسَأْمِينُ ريسخ (٣) وَمَا فِيه تَحْرِيكٌ وَتَسْكِينُ نُـورٌ ونَـارٌ وطـيــنّ فِـيـه مَــــنـونُ وبين رَبيي مَفْروض ومَسنسنونُ إِذَا تَحَسَقُ فَتَ مَ وَصُولٌ وَمَ يَسَمُ ونُ فسإنّ قسلست كستساب السلّسه يساسسينُ عَـلَـى من دَهُـره فِـى نَــشَـأيــى حِــينُ ولا لمعين(٥) المذي تَبْكِيه تَبيينُ أَخْفَانِي عَنْ عِلْمِه فِي عَيْنِهِ الطِّينُ غَيْمُ الغَمَى وَأَنَا فِي الغَيْبِ مَحْزُونُ يُشِي الهُوَيْنَا وَفِي أَغُطَافِه لِينُ عَــذن وَغَــازَلَـهُ حُــورٌ بــهَــا عِــينُ لمَّا مُسطَّعِي مِسنْ هَسوَاهِ السفَسرْضِ والسدِّيسُ السكوخ والتقسكم السغسلوي(٢) والنشون لَــهُ فُــوَنِــق استــواء الحَقّ تَمُــجَــينُ لَـهُ عَـلَـى ظَـهـر ذَاكَ السلُّـوْن تَـغـيـينُ يَقُولُ لِلْكَائِنَاتِ فِي الوَرَى كُونُوا فِي كُلِّ كُون فَذَاك القَلْب مَغْبُونُ لَهٔ يَسكُسنُ فِسِسكَ يَسرُمُسوكٌ وَصِسفُسينُ (٧) تُمنُ فَأَنْتَ عَلَى النُّقْلِيدِ مَسْجُونُ

<sup>(</sup>١) في النسخة (خ): (ومركب).

<sup>(</sup>٢) في (ط): (الملأ العليا).

<sup>(</sup>٣) في (ط): (تجري).

<sup>(</sup>٤) أي: (عن قرب).

<sup>(</sup>٥) في (ط): (ولا العيون).

<sup>(</sup>٦) في (ط): (العلام).

 <sup>(</sup>٧) يرموك وصَّقَين: أسماء لموقعتين شهيرتين في التاريخ الإسلامي. فاليرموك: كانت في عهد عمر بن الخطاب (رضي الله
 عنه) في شهر رجب ١٥ هجرية. وصَّقَين: كانت في عهد الإمام عليّ بن أبي طالب (كرّم الله وجهه).

وإنْ نَجَـلُنِتَ فِي شَرَقَى مَـفْهَده وَلاَحَ فِي كُـلٌ مَا يَـخُـفي وَيَـظُـهَـرُ وَخِـرْ عَـلَنِهِ وصُـنْهُ مَا حَـيـتَ بِـهِ

عِـلْمَا تَـنَزُهُ فِـيكَ العَالِ والسَّدُونُ مِن فِيكَ مِن فِيكَ مِن فِيكَ النَّفيَادِ مَـكُـنُونُ في الأَغْيَادِ مَـكُـنُونُ في المُرَّ مَـخُـزُونُ (١٠) فِالسَّرُ مِـخُـزُونُ (١٠)

فلما سمع منتهى القلوب، ووقف على شرف منتهى الغيوب، ورأى ما حوته هذه المملكة الإنسانية، من الصفات الربانية، والأسرار الروحانية، جثا على ركبتيه وانسلخ عن ظلمته.

وقال: أنا أكْتُمُ السِّر، فأوضح لي الأمر، فقد زال النكران، وطرد الشيطان، بعناية: ﴿إِنْ عِبَادِي لِيسَ لَكَ عليهم سلطان﴾ (٢)، وصف لي الخبر أني أُسَلَّم، وعلَّمني فإني أتعلَم.

قلتُ: فلم أزل بهذا المشهد السُّنيّ، والمقام العليّ، أغدو وأروح، في غُبوق وصَبُوح، إلى أن تمكن الأمر لديّ، وحصلت المفاتيح في يدي.

فلما اتصفت بهذا التحصيل، وهيأني الحق للتقديم ورشحني للتفصيل، علمت على أنه على كل شيء قدير، وأنَّه تعالى يريد رجوعي إلى عالم الشهادة، فقبلته على شرط الإبقاء للحال والزيادة، إذْ لا دليل قاطع بوجود نهاية، ولا تحقيق لأحد بغاية، إذْ هو القائل سبحانه وتعالى قول تنزيه وتمجيد: ﴿لهم ما يشاءون فيها ولدينا مزيد﴾ (٣).

فحصل للمتصف بهذا المقام نفوذ إرادته في ملكه، وزيادة ما لم تتصف الهمة بدركه، فنفُوذ إرادته في قوله: ﴿فعسى اللّه أن يأتي بالفتح أو أمر من عنده ﴿<sup>(4)</sup>. لكن بشرط الوفاء بعهده والزيادة في تتميم الآية (<sup>(6)</sup> بقوله:

﴿ أُو أُمر من عنده ﴾ (٦) فعند انصرافي من غير مفارقة الرفيق، إلى عالم الترفيع والتلفيق، تلقتني حوادث الأكوان في الطريق، فعند ذلك عرفت من الحوادث الآنية والأينية ما شهدته، وعلمت من الكائنات العلوية والسفلية ما وجدته، وأنا الآن من ذلك الوقت إلى حين هلكتي وافتراق ملكى في فلكي. فالرجعة المشهدية بتلك الصفة الأحدية.

ومن ذلك هدهد مبين، جاء بنبأ يقين، وقد تجسّد بثلاثة أنوار، وأعطيته أسراراً وممن سلم

<sup>(</sup>١) في (ط): (مدفون).

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة الحيجر، الآية ٤٢، مكية

<sup>(</sup>٣) القرآن الكريم، سورة ق، الآية ٣٥، مكية.

 <sup>(</sup>٤) القرآن الكريم، سورة الماثدة، الآية ٢٥، مدنية.

<sup>(</sup>٥) في النسخة (خ): (الولاية).

<sup>(</sup>٦) جزء من الآية السابقة.

عليَّ في أَفقه، وأظهر لي بعض خلقه، كوكب الأفُول في رد المقة، وقمره بازغاً في حلة الهداية المشرقة، فأعطى كل نور حقيقته، وأوضح لنا طريقته ثم تلاهما الشمس الأكبر والنور الأزهر الذي يجلو السدف، وينير الغرف، ويزيل الكلف، وهو التجلي المثالي، والنور الإرسالي، فَسَلَّم ثم أفل من مغرب الغمى، حتى يصل الأجل المسَمَّى. فإذا دنى الأجل واقترب طلع هادياً من حيث غرب.

هذا هو شمس التوجيه ومقام التنزيه بأفوله يزول الإشراك، وتنحل عقد الإشراك، فيفلت صيدها، ويرتفع كيدها، وهذا الأفول كله على قسمين لذي عينين.

فإن جعل أَفُولها في قلبه فهو على نور من ربه في عالم غيبه، فبقي له نور قُرْبِه، ويكون له نور على نور، وسرور وارد على سرور.

وإن أظلم المحل الأضواء عند أَفُولها فهو معرى من صفات مقيلها، قد غرق في بحر الذات الأقدسية متجرداً عن أثواب صفاتها المعنوية.

فانظر إلى هذا السر السَّني ما أعجبه، وإلى هذا الذوق الهَنيِّ ما أعذبه.

وبقيتُ مع هذا النور الشمسي في مقامه القدسي أناجيه أعواماً، وليالي قمرية وأياماً، وقد أوضح الله لنا العلامة بأنه خاتم الإمامة أعني الإمامة المحمدية الجزئية، لا الإمامة المطلقة الكلية. فمن فهم فليعلم ومن جهل فليقرع الباب وليلزم، ما دام هذا النور ثابتاً في أُفقه، قبل أُفُولِهِ في حقه، فتحققت ما لديه، وعلمت ما جعل الحق من الأسرار في يديه، ومن ذلك رحيق مختوم.

وومزاجه من تسنيم (١) إلى أن دخل عام خمسة وتسعين ونصف يوم اليوم فأعيى من الشمس ظلام الغيم، وأنا على حالتي عن رجوعي المذكور، بعلمي المشهور، وعملي المستور، في غلائل النور، وإنما يكون هذا الرحيق بالمسك مختوماً، وكان مزاجه تسنيماً، لأنه تابع متبوع، وسامع مسموع، وستأتي الإشارة إليه من بعد، ويكون له الوعيد والوعد، فلما دخل العام المذكور ومضت منه ثلاثة شهور تلقاني عند فراقي الشمس المغربية، وتركي لها في العصابة اليثربية الختم المذكور برحيقه، وأوضح إلى كأس التسنيم مزاج طريقه، فرأيت ختم أولياء الله الحق، في مقعد الإمامة الخاصة الإحاطية والصدق، فكشف لي عن سر محتده، وأمرث بتقبيل يده، متدلياً على الصديق والفاروق، متدانياً من الصادق المصدوق، محاذياً له من جهة الإذن، قد ألقى السمع لتلقى الإذن، ولو تقدمه منشوراً وخاتماه نور على نور فكان

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة المطففين، الآية ٢٧، مكية

له في ذلك الجمع الطهور، ومن عداه فيه (كلابس ثوبَيْ زور)(١) والشمس البيتية قد قبلت يده مثلى ولحظتها.

فقال الختم: هي من أهلي ثم نازعني الحديث وتغنّينا بالقديم والحديث، والساقي يحتّ المدامة، ويبدأ بساق عرش الإمامة، وهو ينعطف على عطفه نشوان، ويغازلني مغازلة هيمان.

ويقول: رَدِّني برداء الكَتْم فإني أنا الحتم لا وليَّ بعدي، ولا حامل لعهدي بفقدي تذهب الدول، وتلتحق الأخريات بالأول.

وكان ما كان بما كست أذكره فطن خيراً ولا تسسأل عن الجبر ولما تاجت القلوب بأسرارها، وطلعت شموس الغيوب من سماء أنوارها، وأخذ المجلس حدّه، ودخل أبو العباس (٢) وصاحبه (٣) عنده، وانصرفتُ متحققاً بما عرفت، ولم تبق نكتة نادرة إلا على باب حضرتي واردة وصادرة، ولولا عهد الغيرة ما أخذ علينا دخيل إلا فشا الذي نبذ لأبرزناه لكم في حلته وبنيته، ولكن سأجعله وراء كنيته بحليته. فمن اجتهد (٤) ورفع ستره رأى سره، وهكذا أفعله في شمس غربنا أظهرها، لكم من وراء قلبنا في حجاب غيبنا، فمن كان ذا كشف علوي وعزم قوي شق عن قلبي حتى يرى فيه شمس ربي، فمن امتطى عتيق الإفشاء طلب ولحق، ومن نزل عن متنه إلى ذلول الكتم نجا والتحق، إلا إن كما أفعله وفعله من قلبي وفعله مغم خفي رمز ودرج مغنى في معمى لغرضي ومن الصلاة والسلام) بعث إلي سبحانه رسول الإلهام وهو الوحي الذي أبقاه علينا، والخطاب المني بمعلى منه إلينا. ثم أردفه بمبشرة (٥) ساطعة في روضة يانعة، يأمرني فيها بوضع هذا الكتاب المكنون، والسر المصون المخزون، وسماه لي بكتاب: «الكشف والكتم في معرفة الخليفة والختم».

<sup>(</sup>١) إشارة إلى حديث النبي (صلى الله عليه وسلم): والمتشبّع بما لم يُعطِ كلابس ثوبيّ زوره. رواه البخاري في النكاح، (١٠٦) وأبو داود في الأدب، ٨٣، ومسلم في اللباس، ١٢٦، ١٣٧، والترمذي في البر، ٨٧. كلهم عن أسماء بنت أي بكر (رضي الله عنهما).

انظر: الإمام صلاح الدين التجاني: جوامع الكلم، حديث رقم (٢٣٨٧). وانظر: المعجم المفهرس لألفاظ الحديث، ١/

<sup>(</sup>٢) هذا هو لقب الختم (أبو العباس أحمد التجاني).

<sup>(</sup>٣) يقصد نفسه (ابن عربي) إذْ لم يحضر هذا اللقاء غيرهما كما هو واضح من الحديث الذي ساقه.

<sup>(</sup>٤) في النسخة (ط): (اجترى).

<sup>(</sup>٥) في النسخة (ط): (بميسرة).

فراجعت الملك في هذه العلامة فقال: أيها الفتى مَهِ. ثم عاد إليّ وما رحل، وفرش المحل الأقدس وما نزل، وقال الحضرة قد وَسَمَتْهُ بكتاب [سدرة المنتهى وسورة الأنبياء في معرفة الحليفة المهدي والختم قبله ختم الأولياء].

فقلت: إنى لا أجد في نفسي لهذه التسمية نكتة فلا تعجل على وتأخذني بغتة.

فقال: إني أستحي.

فقلت: ﴿ ربي الذي يُحيى ويميت ﴿ (١).

فلما كان يوم الجمعة والخطيب على أعواده يدعو أولياءه إليه وعباده إذ وجدت برد كف الجدب من حضرة القرب، فتلقيت للغفلة الكلمات وتوفرت دواعي القلب، لما يرد عليه من سماء القرب، فإذا ألحظ الخطاب الأنفس، من المقام الأقدس، هل تقنع أيها الخطيب المغرب والمنتقد المعجب.

[بعنقاء مغرب في معرفة ختم الأولياء وشمس المغرب ونكتة سرّ الشفاء في القرن اللاحق بقرن المصطفى].

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة البقرة، الآية: ٢٥٨، مدنية.

#### فصل

وهذه الإشارات كلها راجعة إلى النسخة الصغرى، لا إلى النسخة الكبرى. فقد بيّنتُ لك آنفاً أن لا فائدة لك في معرفة ما خرج عن ذاتك إلا أن يتعلق به سبيل نجاتك، فشمس المغرب ما طلع في سماء غيبتك من أنوار العلوم، وتجلى على قلبك من أسرار الخصوص والعموم، كما أن الختم ما ختم به على مقامك عند منتهى مقامك، وكذلك إذا كنت في مقامك الخاص بك بين إخوانك على ما كان عليه من تقدم من صحابة النبي (صلى الله عليه وسلم) من العمل السني والمقام العلي فقد لحق زمانك بزمانهم وصرت من جملة أقرانهم ومن ذلك رفع ستر ومجاهدة ومعاهدة بكر ولمّ نصّ ما ذكرته، وورد عليّ بما سطرته.

قال: هل رأيت يا محمد (١) هذه الإشارة في تأخير هذه العبارة، الوزير عن الوزارة، للوزارة عن الأمر في وقت الإمارة. لولا خلافة الصدين لرجع الناس عن الطريق، لعدم الكشف ومعرفته وهل الخليفة إلا بعد ثبوت المستخلف ولهذا توقف المجادل المتعسف.

فقال: قل له يا محمد هيهات يا إنسان ما لا بد من كونه فكأنه قد كان وكان، لكنه غير موجود في عالم التغيير والحدثان. إنما الحكمة أخرته لسرّ أضمرته سيظهر ذلك في أوانه، ومُحلُول زمانه.

فشمس المغرب دون رتبة الصديق فعليك بالكتم، كما أن الصدِّيق فمن دونه تحت لواء الختم، وذلك أن أنوار الغيوب الساطعة في القلوب، التي كنينا عنها قد ينالها من ليس بصدِّيق أكبر ولا له ذلك المقام الأخطر، بل قد ينالها الممكور به والمستدرج المغبون.

<sup>(</sup>١) أي: (محمد بن علي الحاتمي الطائي) المؤلف.

وسرُّ هذا في قوله تعالى: ﴿سنَستدرجهم من حيث لا يعلمون﴾(١).

والصدِّيقية لا ينالُها إلا أهلُ الولاية، ومن كان له عند الله أزلاً سابق عناية، وهي السبيل في نجاة من اتصف بها وتمذهب بمذهبها، فلهذا جعلنا الشمس دونها والنهار كونها، كما أن الختم فوق رتبة الصديق. إذ كان الممهد للطريق الذي مشى عليه عتيق فالختم نبوي المحتد، علوي المشهد، فلهذا جعلناه فوق الصدِّيق كما جعله الحق فالأخذ من نوره أخذ من مشكاة النبوة أكبر ممن أخذ من مشكاة الصدِّيقية. فبين التابع والمتبوع والصاحب، كما بين الشاهد والغائب.

ولما صَحَّ أن الختم مقدّم الجماعة، يوم قيام الساعة، ثبت أن له حشرين، وأنّه صاحب الختمين ويشركه ذو الأجنحة في حَشْرية وينفرد الختم بخاتميه، وذو الأجنحة في الإنسان من غلبت عليه الروحانية والتحق بتطهير نفسه بالرتبة الملكية ولا دفاع عندنا في هذا المقام ولا نزاع (٢) وعلى قدر ارتقائه لها يكون مع صاحب مثنى وثلاث ورباع، فإن كان أمين الأرواح، فسيكون له ستمائة جناح، ولا حرج عليه في ذلك ولا جناح، وإنما سميناه خاتمًا، الأرواح، فسيكون له ستمائة بناح، ولا حرج عليه في ذلك ولا جناح، وإنما سميناه خاتمًا مثالي جسماني، وفي يده اليسرى محل الإمام الأيسر خاتم نزالي روحاني، وقد انتشر باليمين في جملة أهل التعيين، وقد انتشر باليسار مع أهل التمكين، فقد خصص بِعِلْمَيْن، وخوطب باسمين [فله التراس في الآخرة الحافزة والتقدم في الأولى والآخرة] (٣) فتفطن أيها اللبيب لهذه الأسرار واسع لضياء هذه الأنوار، ومن ذلك وهن إغلاق وأخذ ميثاق، ولما سمعت ما ذكره أظهره لعيني ما كان ستره، عزم عليّ في تقييد هذه النبذة الأقدسية، وأخذ علي العهد إن أُجرّدُها من غلائلها السندسية، حتى لا تبتسم عن إغريض، ولا يظهر لبرقها وميض.

وقال: هي رهن في يديك وقد غلق فلا تبتئس فامسك عليه ولا تخرجه فتغتلس.

فتوجه الأمر عليّ عند ذلك في إفشاء هذا السّر المكتوم والكتاب المختوم، إفشاء تعريض لا تصريح، وإعلام تنبيه وتلويح، ولما تلقيت منه الأمر على هذا الحد، ودخلت تحت هذا العقد، لزمني الوفاء بالعهد، فأنا الآن أبدي تارة وأعرض تارة، [وإياك أعني فاسمعي يا جارة](1)

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة الأعراف، الآية ١٨٢، مكية.

<sup>(</sup>٢) في (خ): (ولا دفاع) أيضاً.

<sup>(</sup>٣) ما بين المعقوفتين سقط من (ط).

<sup>(</sup>٤) مثل عربي (إيّاك أعني فاسمعي يا جارة). أول من قال ذلك سهل بن مالك الفزاري عندما خرج يريد النعمان فمرّ ببعض أحياء طبئ. فلم يجدُّ سيد الحيّ، فقالت له أخته: انزل على الرحب والسّعة، فنزل فأكرمته، ولاطفته، ثم خرجت من خبائها فدهشه جمالها، فوقع في نفسه منها شيء. فجعل لا يدري كيف يرصل إليها، فجلس بفناء الخباء يوماً، وهي=

فكيف أبوح بسري أو أبدي بمكنون أمري وأنا الموصي به غيري في غير ما موضع ما من نثري ونظمي.

أكتُ م السسر ولا تُسبدهِ فالبوخ بالسر له مَفْتُ عَلَى الدي تُنديهِ فاضبر له واكتُ مه حَسى يَصل الوَقْتُ عَلَى الدي تُنديهِ فاضبر له

فمن كان ذا قلب وفطنة، شغله طلب الحكمة عن البطنة، فوقف على ما رمزناه وفك المعمّى الذي لغزناه، ولولا الأمر الإلهي لشافهنا به الوارد والصادر وجعلناه قوتاً للمقيم وزاد الراحل(۱)، ولكن جف القلم بما سبق في القدم، فما أشرف الإنسان حيث جعله الله محل روحانيات هذه الأكوان فقد أبدع الله سلخه حين أوجده وأكمل نسخه والله الكفيل وعلى الله قصد السبيل (۲) ومن ذلك موقف اختصاص ونتيجة إخلاص (۳)، ولما كان هذا الأمر يدخل الصدق والمين، ولو كان عند قائله عن مشاهدة عين، لما كان يقطع بصدق السامع، إلا أن يتأيد ذلك الخبر بإعجاز قاطع، أو نور حسن ظن بقلبه ساطع.

ولهذا قال الإمام أبو يزيد<sup>(1)</sup> (رضي الله عنه): لموسى الديبلي<sup>(0)</sup>: إن المؤمن بكلام أهل هذه الطريقة مجاب الدعوة عند العليّ، فقد حصل للمؤمن الصديق الاشتراك مع الصادق بطريق حسن الظن لا بدليل الخوارق، ولما كان الأمر عند الخلق بهذه النسبة وحجبوا عما له عند الله من عظيم النصبة أخفيناه عنهم رحمة بهم وجرينا معهم على مذهبهم فما أظهرت النبوة للجمهور إلا قدر حمل عقولهم خوفاً من نفورهم له وذهولهم فيقعوا في تكذيب المخبر الصادق فتحل بهم لذلك مَثلات العوائق.

ثم جرى على هذا المهيئع السلف الصالح من الصحابة، ونزلوا من مقام الهيبة إلى مقام المزاح والدعابة، اقتداء بمن مازح الشيخة وذاته التغيير بما ظاهره موهم وباطنهم خير وتستر

انظر: الميداني: مجمع الأمثال، ٨٠/١ رقم (١٨٧).

<sup>=</sup> تسمع كلامه فأنشد:

یا أخست خسیسر السسدو والحضارة أمسبسح یسهسوی حسرة مسعسطسارة فهو مثل يُضرب لمن يتكلم بكلام، ويريد به شيئاً غيره.

<sup>(</sup>١) في النسخة (ط): (المسافر).

 <sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة النحل، الآية ٩. وقد استكمل في (ط) جزء آخر منها ولكنها ناقصة من الوسط. ونص الآية:
 ﴿وعلى الله قصدُ السبيل ومنها جائر ولو شاء لهداكم أجمعين﴾.

 <sup>(</sup>٣) في النسخة (خ): كلمة (إخلاص) سقطت وكتبها على الهامش استدراكاً (اختصاص).

<sup>(</sup>١) (أبو يزيد البسطامي). انظر ترجمة له في داخل المجلد.

<sup>(</sup>٥) في النسخة (ط): (موسى الدينلي).

كسيسف تسريسن فسي فستسى فسزاره إيُساك أعسسي فساسسمسعسي يسا جساره

بالمعاملات في الظواهر، وتكتموا بما حصل لهم من العلم المصون والسرائر، وإن كان قد نبهوا رضوان الله تعالى عليهم عن أمور ليست عند الجمهور خوطبوا بها من وراء الستور فقد قال أبو هريرة (رضى الله عنه): لو بثنته لقطع منى البلعوم.

وقال ابن عباس (رضي اللَّه عنهما): لو فشرته لكنت بينكم الكافر المرجوم.

لما رأوا أن حقائق الغيوب فوق مراتب بعض القلوب فأخذوا الأمر من فوق معرفة ومشاهدة وذوق وِرْثاً نبوياً محفوظاً ومقاماً علوياً ملحوظاً إذ أشار في إنبائه لما لُقنه ليلة إسرائه من تحصيل علم أُخِذَ عليه كتمه لما عسر على غيره فهمه.

ولما كانت هذه العلوم التي أنا واضعها في هذا المجموع وأشباهه من هذا القبيل ومتلقاه من هذا الجيل ومما لا يصح إلا بعد مفارقة جبريل، وكل صنف من الملأ الأعلى وقيل: لا يصح عندنا إذاعتها، إلا أن يرفع حجابها فتكشف سريرتها، فكل ما أبعدناه لعين الناقد البصير إنما هو من تلقيات الروح الأمين ومن سدرة منتهى السالكين وبعض تلقيات اليقين والتمكين من حضرة المناجاة بلغة الأنس، لإزالة سطوة الهيبة ونزول رحمة الأنس، فما ظهر منها إلا قدر إبصار الناظرين فمنهم من فهم وسلم ومنهم من جال بها في ميدان المتناظرين.

ومن ذلك موج مجنون تجرد عنه لؤلؤ مكنون، ولما توالت علي الأسرار وسطعت من جميع مسام أشعة نشأتي الأنوار اغتسلت بالماء القراح لسد المسام، فانعكست الأنوار إلى محل الإلهام، فتفجرت جداولها وأنهارها، واشتد الريح الغربي فتموجت بحارها، فدخل الموج بعضه في بعض، وأسرع إلى ما أبرمه المتبرم بالحل والنقض، فلا تبصر إلا سحاباً مركوماً وموجاً مجنوناً.

(قَدْ عَلِمَ كُلَّ أَناسٍ مَشربهم)(٢) وحققوا طريقهم ومذهبهم، فذاك الزبد قدر ما خرج من بحر قلوب العارفين على ظواهرهم إلى الخلق ولا يعرف قدره إلا صاحب ذوق.

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة النور، الآية ٤٠، مدنية.

<sup>(</sup>٢) حديث (قَدْ عَلِمَ كُلِّ أناسٍ مَشْوبهم) انظر الدر المنثور ج١ ص٧٣ عن عبد بن حميد وابن جربر عن مجاهد.

وهذا الكتاب المحفوظ من طوارق العلل والمسمى في غيابات الأزل [بعنقاء مغرب في معرفة ختم الأولياء وشمس المغرب، ونكتة سرّ الشفاء في القرن الملاحق بقرن المصطفى] من ذلك الزبد الذي رماه الموج يلوح للمنفرد به الفرد وللجامع الزوج، فمن شاء فليوتر ومن شاء فليشفع، وهذا القرن قد آن زمانه وقرب أوانه فليتأهب المتأهب لحلوله، وليستغنم السعي لهذا النور الإلهى قبل أفوله.

لا تعجب يا أخي فإن القرن اللاحق بقرن المصطفى، لم يزل موجوداً ما دام الإنسان مع ربه سبحانه وتعالى مشاهداً له والحق له مشهوداً وإن كان الذي قد أشار إليه الشرع، وجاء به السمع، في عبارة الهرج والمرج والقتل فذلك أوان التقدم والفضل (فإن للعامل منهم أجر سبعين ممن تقدم) (۱) وإن كان الإمام المتقدم، فإنهم لا يجدون على الخير أعواناً كما وجدوا، ولا يشهدون لإمامهم غيباً كما شهدوا، ولا شيء أقوى من إيمان غيب إذ لم يلحق بصاحبه ريب، وذلك زمان الفتن وحلول البلايا والمحن شفاعرض عمن تولى عن ذكرنا ولم يُرد إلا الحياة الدنيا ذلك مبلغهم من العلم إن ربك هو أعلم بمن ضل عن سبيله وهو أعلم بمن العدى (۲).

فتأمل هذه الإشارة في نفسك، واجتمع عليها بقلبك وحسك، فإن الزمان شديد، وجباره عنيد، وشيطانه مريد، فانسلخ منهم انسلاخ النهار من الليل، وإلا فقد لحقت بأصحاب الثبور والويل، فقد نصحتك فاعلم وأوضحت لك السبيل فالزم، ومن ذلك نكاح عقد، وعرس شهد، ولما كان ما صدق من الرؤيا جزءاً كبيراً نبوياً قطعنا بتصديق ما تهديه، وتنعم به من أيادي الحق وتستهديه، فدخلت بيت الأنوار وانسدلت الحجب والأستار غيرة على الحرم والأبكار فبينما أنا أناجيه بين يديه، إذ جذبني جذبة عزيزة إليه، فأقامني الحق في مقام البحر الذي على موجه وطمى، ودخل بعضه في بعض ونمى، وأنا في حالة لا يعرفها إلا من كابدها ولا يصفها إلا من شاهدها كما قيل:

لا يَعْرِفُ الشَّوْقَ إلا مَن يُكَابِدُهُ ولا النصِّبَابَةَ إلاَّ مَن يُعَانِيها

فأقمت متكئاً على اليمين، وتركت قلبي مقابلاً عليين، إذ هو محل الحق، ومقعد الصدق، وقد غمره الماء وأحاطت به الأنوار فلم تزل أمواجه تصطفق ورياحه تنزعج وتختفق

<sup>(</sup>١) حديث لرسول الله (صلى الله عليه وسلم) وفيه: وأن للعامل فيهن أجر خمسين رجلاً منكمه. رواه الترمذي في تفسير سورة ٥، ١٨. ورواه أبو داود في الملاحم، ١٧. ورواه ابن ماجه في الفنن، ٣١. (انظر: المعجم المفهرس الألفاظ الحديث، ١٩/١، مادة: أجر).

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة النجم، الآيتان (٢٩، ٣٠)، مكية.

إلى أن فُتِحَ في الورك الأيسر الأعلى قدر خرق الإبرة، فرشح منه قدر رأس الشعرة، رأيت منها العبرة فكونها الحق تعالى سبحانه ملكياً وأنشأها منشأ فلكياً، فرأيت مسبحاً ومهللاً ومكبراً وملبياً، فعرفت أن ذلك الشخص جسمانية هذا الكتاب الذي أنزله الحق عليَّ وأبرزه للعيان على يدي وأنه قطرة من ذلك البحر المتموج ورشحة من ذلك الموج الأهوج.

فالحمد لله الذي صيرني ملكاً محيطاً وجعلني له روحاً بسيطاً، فانظر وتأمل أيها الوليّ الأكمل إلى نبي قد فقدت جثته وبقيت عند الآحاد شنته فَبُعثَ من قبره وسيّر به إلى حشره، والتحق الحي بالميت فحشر، وحصل رب البيت في البيت فعمر، فخطب حميره من عتيقه، وانتزعها من يدي صديقه، فأصدقها عدداً غاب عني، وطلب الشهادة على ذلك مني، فكتب في خرقة حرير أحمر كتاب بزهره وكنت أول الشهود في مهره، عن إذنه (صلى الله عليه وسلم) وأمره، وذلك في منزله الأعلى، ومقامه الأجل الأجلى. فلما صح أمره ترك بيدي مهره ودخل منزله بعرسه واختلى بها وبنفسه وبقي المهر بيدي إلى انقضاء أمره.

فلما لاح الصبح لذي عينين وجمع ليّ بين النورين لم أجد عرساً ولا بعلاً غير ذاتي ولا صدى ما غير خلقي وصفاتي فكنت البعل والعرس. وزوَّجت العقل بالنفس، فتطهرت الحُمَيْرة (١) ببعلها، وتأيدت بعزيمة عقلها، فعجبت من أمري وأمرها، ولما لم يكن غيري وهكذا وقفت عند رفع الستور، على مخبآت الأمور، فمن ساحل ما له بحر يحتمي به زوجه، وفي بحر لا ساحل له يكسر عليه موجه، ومن ناطق بحقائق بغير لسان ولا مخارق، ومن صامت لا يبرح داعياً وإلى الله هادياً ومن كرة لا مكان لها ما عرفها أحد ولا جهلها، ومن قبة ما لها عمد، ومن عمد ما له في الأرض مستند، إلى أسرار تتدنس بالذكر صحتها ولا تخلص بالفكر إذ هي من حضرة ما خطر على قلب بشر ولا وعتها أذن واعية بالخبر ولا أدركتها حقيقة بصر كما قلت:

عَجِبتُ مِن بَحْرِ بِلا سَاحلِ وَصَحْدوَة لَيْسَ لَهَا ظُلْمَةً وَكُرةً لَيْسَ لَهِا مَروضِعً وَكُرةً لَيْسَ لَهِا مَروضِعً وَقُلِمَة خَرضَراءُ مَنْهُ صَوبَةً وَعُمَد لَيْسَ لَهِا قُربَةً

وَسَاحِل مَا لَه بَسخروُ وَلَا يَا لَهُ الْهَا فَاجُرُ يَا يَا لَهُ الْجَاهِلُ وَالْجَبُرُ يَا يَا يَا يَا لَهُ الْجَاهِلُ وَالْجَبُرُ جَارِيةٌ مَا رُكَارُها اللَّهَا اللَّهَا اللَّهُ الْمَارِيةَ وَلاَ مَا يَانٌ خَافَهِ اللَّهِا اللَّهَامِيلُ

الحَمِيرة: والحَمير: سيرٌ أييض مقشور ظاهره تؤكد به السروج، ويُسمى: الأَشْكُر.
 (انظر: لسان العرب، مادة: حمر). وهنا يدو معنى الصغيرة حمراء اللحم.

حَبَطَتْ سِراً لَمْ يُخَيِّره كَخْن فَــقُــلُــتُ مَـا لِــى قُــدْرَةً فَــارفــقــوا فَإِنَّ بِالسَّفِحُرِ إِذَا مَا أُستوي في شبه الكل حريفا ولا فَـقِـيـل لـي: مَـنْ يَـجُــتَى زَهْـرةً مَن خَطَبَ الحَسنَاء في خِلْرهَا أغط يتشهدا المهر وأنكخ شهدا فَلَمْ أَجِدْ غَيْرِي فَمَنْ ذَا الدي فَالنُّاهُمُ فَدُ أُدْرِجِ فِي ضَوْلِهَا فالمددفس مسذمهوم وقسذ قسال

فَقِيلَ: هَلْ هَـيُـمَـكُ الَّهِـكُـرُ عَــلَــيــه فــى الــكــون ولا صَـــبــرُ فِسى خسلسدي يستشعقسدُ الجَمْسرُ شهفع تسرى فسيسه ولأوتسر مسن قسالَ دفسقساً إنسنسي محسرُ مُــــَــــ مـــاً لَمْ يُـــ فـــلــهــا المَهـــرُ فى كنيسكة حَدثنى بَسدا السفَرخ رُ أنكرحت فأنينظر الأنر التقمير السساطيع والبزهير مَن صَلَّى عَلَيْهِ وَبُكُ الدُّهْرُ

وإنى أريد أن أظهر لك من العجائب ما تيسر، وأُمهِّدُ لك ما توغر، فوالله لو رأيت يا أخى حال العارفين إذ خرجوا من نفوسهم ودرجوا عن محسوسهم. فطهرت قلوب، وأظهرت غيوب، ورفعت أستار، واطلعت أنوار، وكانت التجليات على مقدار. فمن شاهد قدساً، ومن شاهد أنساً، ومن شاهد عظمة وجلالاً ومن شاهد ملاطفة وجمالاً ومن بهت عن أينية ومن خطفه في هوية، فلو اطلعت عليهم غيباً، لوليت منهم فراراً ولملئت منهم رعباً، لانعدامك عند تلك المشاهدة وتعذيبك، وسقوط قواك وحلّ تركيبك، فإذا سلكت باب المناصحة، شهدت الحق منك مكافحة، فتنشد عند ذلك ما يشوق السالك:

أتَانى الحَقُّ لَيْلاً مكلماً كِفَاحاً وأَبْسدَاه لَسعَسيْنى الستسواضيعُ وأزضَعنى ثَدْيَ الرُجودِ تَحَقَّها ا ولم أقتيل القبطئ لكن زَجَزتُه وَمَا ذُبِحَ الأَبْنَاءُ مِنْ أَجُل سَطْوَتَى فَكُنْتُ كَمُوسَى غَيْرَ أَنِّي رَحْمَةٌ لَـغَـزْتُ أُمُـوراً إِنْ تَحَـقُـقُـتَ سِـرُهـا

فَ لا أنَّا مَ فُ طُومٌ ولا أنَّا رَاضِعُ بَعِلْمِي فَلَمْ تَعْسُر عَلَى الْرَاضِعُ وَلا جَاء شَرِيرٌ بِبَطْسي رَافِعُ لِلقَوْمِسِي فَسلَمْ تُحَرَّم عَسلَى المَرَاضِعُ بذليك عبلم عند ربك نافع

فإذا كان الأمر العظيم في المسلك الموسوي، فما ظنك بالصراط السوي، والمسلك المحمدي.

ففي الصراط إشارة فتدبر العبارة، وانظرها آية وإمارة، واجعلها زنداً تقتبس ناره، فإن بالمزج والامتزاج العقار والحك يريك النار وها أنا إن شاء اللَّه تعالى آت لك من السر المكنون والأكوان ما شاهده العين والمقام وما سبب البدق، ومن كان أول النشأة وكيف كان ذلك الأول مشرق الأنوار وينبوع الأنهار، وعنه كان العرش والعالم الأوسط والفرش والجماد والحيوان وهو أول الأكوان. وأريك ذلك كله قد أودعه الرحمن في ذاتك، وجعله من جملة صفاتك.

فأنت المثل المشبه، وذلك المثل المنزه، فإن قلت وأين حظي من التنزيه، وحظه من التشبيه؟ فعند المواجهة والتوجيه، يتردد كل واحد منكما بين التنزيه والتشبيه. فإياك أن تغفل، عن فتح هذا الباب المقفل، والله يحسن عونك، وإذا فتح لك أن يديم صونك، وبدايتنا في هذا الكتاب إن شاء الله بمعرفة المعبود وأنه لا يعرف من ذاته سوى الوجود.

ثم بعد ذلك أتكلم فيما ذكرته، وأسوقه على ما شرطته، ومنه أملي وبه أستعين، وعليه أتوكل وعنه أبين، فأنا منه إليكم وإليه منكم. من غير إلى ومن، وأنا الأمين الحافظ المؤتمن وحسبنا الله ونعم الوكيل. والحمد لله رب العالمين والصلاة على خاتم النبيين محمد وآله وصحبه وسلم.

## في معرفة الذات والصفات والأفعال<sup>(·)</sup>

# بسم الله الرَّحْمَنِ الرَّحِيم

البحر المحيط الذي تسمع لموجه غطيط، في معرفة الذات والصفات والأفعال، أنكحتها بكر صهباء في لجة عمياء. وهي معرفة ذاته جلت عن الإدراك الكوني والعلم الإحاطي غطس الغاطس ليخرج ياقوتها الأحمر، في صدفة الأزهر، فخرج إلينا من قعر ذلك البحر صفر اليدين، مكفوف اليدين، أخرس لا ينطق، مبهوت لا يعقل، مكسور الجناحين، فسأل بعد ما رجع إليه النَّقَس وخرج من سدفة الغلس.

فقيل له: ما رأيك وما هذا الأمر الذي أصابك؟ فقال: هيهات لما يطلبون وبعد الماء يرومون والله لا ناله أحد ولا تضمن معرفته روح ولا جسد، وهو العزيز الذي يُدْرِك ولا يُدْرَك، والموجود الذي يُمْلِك ولا يُمْلَك.

إذاً حارت العقول وطاشت الألباب في تلقي صفاته، فكيف لها بدرك ذاته، ألا ترى حكم تجليه في ربوبيته في الأزل، كيف خر الكليم صعقاً وتدكدك الجبل، فكيف لو تجلى في هذه الربوبية من غير واسطة الجبل لنبيه موسى، لكان صاحب زمانه لا موسى، بعد اندكاك وهلاك، وبعث في نشأة مثليه وأفلاك، إذا كان تجلي الربوبية على هذا الحد، فأين أنت من تجلي الألوهية من بعد، وإذا كان هذا حظ المتبوع من الكليم، فكيف بحظ التابع الحليم. فقد رمزنا في الصفات أسراراً يعجز عنها اللبيب فلا يصل أحد إلا إلى ما قُدر له منه.

هذا العنوان من المحقق.

### وأما معرفة الذات:

فمكتنفة بالنور الأضوائي في غمى (١)، محتجبة بحجاب العزة الأَحْمَى، مصونة بالصفات والأسماء، فغاية من غاب في الغيب، الوصول إلى أقرب ثوب، ونهاية الطلاب الوقوف خلف ذلك الحجاب هنا وفي الآخرة وفي النشأة الدنيوية وفي الحافرة، فمن رام رفعه أو تولى صدعه في أي مقام كان عدم من حينه، وطويت أرضه وسماه بيمينه، ورجع خاسراً أو بقي حائراً وكان قاسطاً جائراً، ورد إلى أسفل سافلين وألحق بالطين فمن كان من أهل البصائر والألباب، وتأدب بما يجب عليه من الآداب، أن وصل إلى ذلك الحجاب، الذي لا يرفعه سبحانه عن وجهه فكان يوقف على كنهه محال، فلا سبيل إلى رفع ذلك الحجاب بحال.

فإذا وصل إليه العاقل اللبيب الفطن المصيب وأفرغ عليه رداء الغيرة قال أغار عليه أن يعلمه غيره، فوقف خلف الحجاب وناداه باسمه الوهّاب أيها البعيد الأقرب إلينا من حبل الوريد. فيجيبه الحق بالمزيد وحقائق الوجود وتقدس وتنزه وتملك وتشبه وحل حيث شاء من جنة الصفات وارتاح في رياض الكلمات وجال وصال بالتجلي المتعالي لا يرد له أمراً، ولا يحجب عنه سراً، ونادى الحق من عرشه من عرش التنزيه خلف حجاب عزة التنويه: هذا عبدي حقاً، وكلمتي صدقاً، عرف فأصاب، وتأدب فطاب.

فليقل جميع ما تضمنته هذه الحضرة إليه، ولينصب ذلك كله بين يديه، ليأخذ ما شاء مختاراً ويترك ما شاء ادخاراً، فيؤتي الملك من شاء وينزع الملك مِمَّن شاء، ويعز من يشاء ويذل من يشاء بيده الخير وهو على كل شيء قدير<sup>(٢)</sup> وهو الحكيم الخبير.

وهذا مقام الأدباء، ومنزل الأمناء، وحضرة اللقاء، وكل واحد من الواصلين إليه على قدر علمه، وقوة عزمه، وإن شملهم المقام وعمّ، فمنهم التام ومنهم الأتم، ومن هذا المقام يرجع صاحب الجماعة، وفيه يبقى من قامت في حقه الساعة فهو المنتهى الخاتم ومقام الجلال والإكرام.

وقلت:

مَـــوَاقِــهُ الْحَقُّ أَدُّهِـ فِي وَإِنَّهَا يَـوقَــهُ السَّلِـ بِيبِ بُ

<sup>(</sup>١) في (ط) جاءت الجملة على هذا النحو: [وأمّا معرفة الذات فمتفقة بالنور الأصوافي عمى].

 <sup>(</sup>٢) استند إلى معنى كامل في: القرآن الكريم، سورة آل عمران، الآية ٢٦، مدنية

واتخذت ذاتسنا فسلسمًا كسنست أنسا السعَاشيق الحَبِيبُ أَرْسَلَنِي بِالسَّفَاتِ كَيْسَا فَيَسِبُ أَرْسَلَنِي بِالسَّفَات كَيْسَمَا يَعْسِرُفُنِي السَّعَاقِلُ المُعِيبِ بُ فَيَا أُخُذُ السَّرِ مِنْ فُوادي فَتَفْتَدِي بِاسِمِهِ الفُّلُوبُ فإن قلت فأين معرفة الياقوت الأحمر المصون في الصدف الأزهر فأقول:

إن معرفة الياقوت الأحمر أن لا يعرف ولا يُحَدُّ ولا يوصف، فإذا علمت أن ثم موجوداً لا يعرف، فقد عرفت وإذا أقررت بالعجز عن الوصول إلى كُنْهِهِ فقد وصلت فقد صحت الحقيقة لديك، واتضحت الطريقة بين يديك، فإنه من لم يقف على هذا العلم ولا قام به هذا الحكم يدوم ما لا يحصل له، وذلك لما ذهل عنه وجهله، فكفاك أن تعلم أن لا يعلم وهذا الحق قد انبلج صبحه فالزم، واقتد بالنبي والصدِّيق وإذا قال (صلى الله عليه وسلم): (لا أُحصى ثناءً عليك أنت، كما أثنيت على نفسك)(١).

وهذا غاية العجز، أو معرفة من وقف عند حجاب العز. وقال الصديق الأكبر: العجز عن درك الإدراك إدراك.

فلا سبيل إلى الاشتراك، وليس بعد حجاب العزة الإلهية إلا الكيفية والماهية فسبحان من بعد وقرب، وتعالى ونزل، وعرفه العارفون على قدر ما وهب، وحسب كل عارف به ما كسب فكسب، وذلك من صفات السلب فغاية معرفتنا أنه موجود وأنه الخالق والمعبود، وأنه السيد الصمد المنزه عن الصاحبة والولد، وهذا كله راجع إلى التنزيه، وسلب التشبيه، فتعالى أن تعرف منه صفات الإثبات، وجل أن تدرك كنه جلاله المحدثات، وإذا كانت صفات الجلال لا يحاط بها، فكيف من قامت به واتصف بها، فجل الكبير المتعال العزيز الذي لا ينال، فبحر الياقوت الأحمر هو المسمى به ﴿ لَيْسَ كَمِفْلِهِ شَيْءٌ ﴾ (٢٠)، والسر الذي وصفناه.

الصفات: محة بارق، وخيال طارق: قل للباحث على ما لا يصل إليه، والطالب فوق ما

<sup>(</sup>١) حديث: ولا أحصى ثناء عليك أنت كما أثبت على نفسك.

رواه الإمام مسلم في الصلاة ٢٢٣، ورواه أبو هاوه في الصلاة، ١٤٨، والوتر ،٥، ورواه النسائي في قيام الليل ٥١، ورواه الترمذي في الدعوات، ١١٧، ورواه البن ماجه في الدعاء ٣، وفي الإقامة ١١٧، ورواه الإمام مالك في الموطأ مس القرآن ٣١، ورواه الإمام أحمد بن حبل ٩٦/١، ١١٥، ١٥٠، ٥٨/٥.

<sup>(</sup>انظر: المعجم المفهرس لألفاظ الحديث، ٣٠٤/١، مادة: ثني).

<sup>(</sup>۲) القرآن الكريم، سورة الشورى، الآية ۱۱، مكية.

<sup>(</sup>٣) القرآن الكريم، سورة الصافات، الآيات (١٧٨ ـ ١٨٠)، مكية.

يكفيه، هل عرف من الحق غير ما أوجده فيه. وإلاّ فهل أثبت له ما لم يتصف به، وهل زلت في معرفته عن الأمر المشتبه إلا من طريق السلب والتنزيه، والتقديس ونفي التشبيه.

وإن قلت: هو الحي، المتكلم، القدير، المريد، العليم، السميع، البصير، فأنت كذلك.

وإن قلت: الرحيم القاهر حتى تستوفى أسماءه، فأنت هناك.

فما وصفته سبحانه بوصف إلا اتصفت به ذاتك، ولا تسميه باسم إلا وقد حصلت منه تخلقاً وتحققاً مقاماتك وصفاتك، فأين ما أثبت له دونك من جهة العين وغاية معرفتك به أن تسلب عنه نقائص الكون، وسلب العبد عن ربه تعالى ما لا يجوز عليه راجع إليه وفي هذا المقام.

قال من قال: سبحاني ما أعظم شأني.

دون شؤوني<sup>(۱)</sup> هيهات وهل يُعَرَّى من شيء إلاَّ من لبسه؟ أو يؤخذ شيء إلا بمن حبسه؟ ومتى لبس الحق صفات النقص حتى تسلبها عنه أو تُعَرِّيه، ووالله ما هذه حالة التنزيه، وإنما الملحد الجاحد، حكم على الغائب بالشاهد، وظن أن ذلك نص فنسب إليه النقص، فإنما أنزّه نفسي أن أُلبس عليها ما لبسه هذا الملحد، وأُعرِّيها منه حتى أكون المحقق الموحد، فنفسي إذاً نزَّهَت وذاتي قدست، والباري سبحانه منزه عن التنزيه، فكيف عن التشبيه، فالتنزيه راجع إلى تطهير محلك لا إلى ذاته.

وهو من جملة مِنَحِهِ لك وهباته، فالحمد لله الذي قدسك وعلى ثوب التنزيه الذي البسك، ولولانا ما لاح لعينك من ذلك لمحة بارق وطرقك عند هجعتك منه خيال طارق، ما صحت لك هذه العناية ولا ألبسك ثوب الخلافة والولاية وخرجت بها في وجودك كما كنت عليه في الصفة العلمية، والمشيئة الاختيارية، سابقة قدم قبل خط القلم.

فاعلم أنك متصل به في الصفات المعنوية، من جهة الظلال من غير اتصال منفصل عنه بالصفات النفسية المجهولة في كل حال من غير انفصال، فلولا ما وصفك بأوصافه واعتنى بك في سورة إعرافه، وأنزلك فيها منزلة في وقت القبضتين والتعالي وقوله (هؤلاء إلى الجنة ولا أبالي، وهؤلاء إلى النار ولا أبالي)(٢)، لما ارتفع عنه النفع والضرر، وتنزه عن صفات البشر.

<sup>(</sup>١) في النسخة (خ): قال سبحاني دون تواني.

<sup>(</sup>٢) حديث: وهؤلاء إلى الجنة ولا أبالي.......

<sup>(</sup>انظر: العجلوني: كشف الحفاء، ٣٣٤/٢ حديث (٢٨٨٩)).

فقال تعالى: ﴿وَعَلَى الأَعْرَافِ رِجَالٌ يَعْرِفُونَ كُلاً بسيمَاهُمْ ﴿() وما كانوا له وفيه وما هم، وذلك لما خلق سبحانه وتعالى هذا الشخص الإنساني على صورته، وخصّه بسريرته فصفات الحق صفات العبد، فلا تعكس فتنكس، فانظر إلى ما أشرنا إليه في هذه الشذور وتأمل ما وراء هذه الستور، وتحقق ما حصل عندك من معرفة الصفات وإياك والالتفات، فما عرفت قط صفة على الحقيقة من معبودك، وإنما عرفت ما تحصل من الأوصاف في أركان وجودك، فما زالت عنك، وما خرجت منك، التحقت صفاته بذاته فتنزهت عن تعلق علمك بماهيتها، واتصلت في ذلك معرفتك بذاتها، فأنت العاجز عنها، والواقف دونها، فعلى طريق التحقيق ما عرفت ربك من كل طريق، وما عرفت أيضاً سواه وما نزهت إلا

فإن قلت عرفته، قلت الحق وأنت اللاّحقُ.

وإن قلت إنك لم تعرفه، قلت الصدق وأنت السابق.

فاختر النفي لنفسك أو الإثبات، فقد تنزهت الصفات، من تعلق العلم الحادث بها كما تنزهت الذات.

الأفعال: موج ضرب في الساحل وانصرف، وترك به اللؤلؤ والصدف فمنهم من زهد ومنهم من اغترف.

ولما كانت نجوم السماء السيارة تضاهي بعض الأسماء من باب الإشارة وهي باب في الأحكام، على ضروب وأقسام.

**منها**: ما هو لسلب النقائص والتشبيه ونفي المماثلة للتنزيه، وهو حظنا في هذا التركيب من علم الذات.

ومنها: ما هو شرط الألوهية.

ومنها: ما لا ينقص بعدمه لو جاز على الماهية وهو علم الصفات.

ومنها: ما هو لتعليق إيجاد العين، والتأثير في عالم الكون وهو صور الأفعال.

فنقول على الصراط السوي في اسمه تعالى: القدوس، العزيز، الغني، صفات جلال.

ونقول في اسمه تعالى: العليم، السميع، البصير، صفات كمال.

ونقول في اسمه تعالى: الخالق، البارىء، المصور، صفات أفعال.

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة الأعراف، الآية ٤٦، مكية

وما فيها والحمد لله صفة إلا ولنا فيها قدم، ولنا إليها طريق أمم فهذا الباب لصفات الفعل وهو باب الطول والفضل والإنعام والبذل.

امتن سبحانه وتعالى أوَّلاً بالإيجاب من غير أن يجب ذلك عليه، أو يضطره أمر إليه، بل كان مختاراً بين العدم والوجود، فاختار أحد الجائزين ترجيحاً وسعادة للعبيد، فعلق بنا القدرة بين العدم والوجود ولا بَيْنِيَّة، فبرز للعين عن تعلقها دون كيفية إذ كانت غير متعلقة بموجود، ولا أيضاً متعلقة بمفقود.

وهذا بحر ليس له قعر<sup>(۱)</sup> فرددناه للفضل المتقدم، ولم أكن فيه بالجائز المتحكم. وذلك لو علمنا حقيقة القدرة الأزلية، وماهيتها في العالمية لعرفنا كيف تحققت، ومتى تعلقت، ولم نقدر في هذا الكتاب على قياس الغائب على الشاهد، لأنا ما اجتمعنا على معنى واحد. إذ ليس للقدرة الحادثة تعلق بإيجاد كون، وإنما هو سبب عادي لإبراز العين وحجاب نصبه الحق في أول الإنشاء، ليضل به من يشاء، ويهدي به من يشاء. والفعل قد يكون نفس المفعول بالتشبيه والاشتباه، كقوله تعالى: ﴿هذا خلق الله ﴾(۱).

أي: مخلوق الله.

وقد يكون عبارة عن الحالة عند تعلق الفاعل بالمفعول، وكيفية تعلّق القدرة الأزلية بالإيجاد الذي حارت فيه المشاهد والعقول وكل من رام الوقوف عليه نكص على عقبيه ورجع عن مذهبيه وهو قوله تعالى: (ما أشهدتهم خلق السموات والأرض ولا خلق أنفسهم) (٢).

وقال في حق أنفسهم وأقدسهم حين قال: ﴿ رَبُّ أَرْنِي كِيفُ تحيي الموتى ﴾ (١٠).

فأراه آثار القدرة لا تعلقها فعرف كيفية الإنشاء، والتحام الأجزاء حتى قام شخصاً سوياً وما رأى تعلق قدرة ولا تحققها.

فقال له العليم الخبير: ﴿ اعلم أن الله عزيز حكيم ﴾ (٥).

لما تقدمه من صورة الأطيار، وتفريقه الأطوار. وكما نفخ المسيح في صورة الطين الروح وانتفض طيراً وأظهر في الوجود خيراً. فكان النفخ له حجاباً. وما فتح له من باب تعلق

<sup>(</sup>١) في (خ): (قرار).

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة لقمان، الآية ١١، مكية.

<sup>(</sup>٣) القرآن الكريم، سورة الكهف، الآية ١٥، مكية.

<sup>(</sup>٤) القرآن الكريم، سورة البقرة، الآية ٢٦٠، مدنية.

<sup>(</sup>٥) الآية السابقة وفي (خ) جاء الآتي: ﴿اعلم أن الله على كل شيء قديرٍ ﴾ ﴿عزيز حكيم ﴾. هكذا في المخطوطة.

القدرة باباً، ولذلك يقول لمن يشاء الله تعالى أن يقول للشيء كن فيكون. ذلك عند أمره وينفرد الحق بسر نشئه ونشره، فالتفاضل بين الخلق، إنما هو في الأمر الحق. فشخص يكون أمراً ربانياً لتحققه فيكون عنه ما يشاء. وآخر غير متحقق ليس له ذلك. وإن كان قد ساواه في الإنشاء، فسبحان من أفرد بالاختراع والخلق، وتسمى بالواحد الحق، لا إله إلا هو العزيز الحكيم.

### محاضرة أزلية على نشأة أبدية

اجتمعت الأسماء بحضرة المسمى اجتماعاً وترياً منزهاً عن العدد، في غير مادة ولا أمد. فلما أخذ كل اسم [فيها مرتبته ولم يعد منزلته، فتنازعوا الحديث دون محاورة وأشار كل اسم] (١) إلى الذي بجانبه دون ملاصقة ولا مجاورة وقالوا(٢): يا ليت شعرنا هل يتضمن الوجود غيرنا فما عرف واحد منهم ما يكون «إلا اسمان» أحدهما العلم المكنون فرجعت الأسماء إلى الاسم العليم الفاضل.

وقالوا: أنت لنا الحكم العادل.

فقال: نعم بسم الله وأشار إلى الاسم الجامع الرحمن، وأشار إلى الاسم التابع الرحيم، وأشار إلى الاسم التابع الرحيم، وأشار إلى الاسم العظيم وصلى الله ورجع إلى الجامع من جهة الرحمة على النبي وأشار إلى الاسم الخبير، والعليم محمد الكريم وأشار إلى الاسم الحميد، خاتم الأنبياء، وأول الأمة وصاحب لواء الحمد<sup>(۱)</sup> والنعمة، فنظر من الأسماء من لم يكن له فيما ذكر<sup>(1)</sup> حظ، ولا جرى عليه من أسماء الكريم لفظ.

وقال العليم: من ذا الذي صليت عليه، وأشرت في كلامك إليه وقرنته بحضرة جمعنا، وقرعت به باب سمعنا، ثم خصصت بعضنا بالإشارة والتقييد إلى اسمه الرحيم والحميد، فقال له: يا عجباً وهذا هو الذي سألتموني عنه أن أبينه لكم تحقيقاً، وأوضح لكم إلى معرفته

<sup>(</sup>١) ما بين المعقوفتين سقط من (خ) واستدرك على الهامش تصحيحاً.

 <sup>(</sup>٢) عائد على جمع الأسماء حين أشار كل اسم إلى الذي بجانبه، وكأتما نطقوا جميعاً في هذا الاجتماع الأسمائي. ويجوز
 ما في (ط): (قالت) عائدة على الأسماء أيضاً (قالت الأسماء) مثل (قالت الأعراب).

<sup>(</sup>٣) حديث: وبيدي لواء الحمد ولا فخره.

أورده العجلوني في كشف الحفاء، حديث رقم (٦١٦). وفيه [أنا سيد الناس يوم القيامة...] الحديث. وقال: رواه مسلم، وأبو داود، عن أبي هريرة (رضي الله عنه) وهو عن أحمد والترمذي وابن ماجه عن أبي سعيد رضي الله عنه بزيادة [ولا فخر وبيدي لواء الحمد ولا فخر، وما من بني آدم فمن سواه إلا تحت لوائي، وأنا أول من تنشق عنه الأرض ولا فخر، وأنا أول شافع وأول مشقع].

<sup>(</sup>انظر: كشف الخفاء، ٢٠٣/١).

<sup>(</sup>٤) في (ط): (فيما ذكره العليم).

طريقاً، هو موجود يضاهيكم في حضرتكم، وظهر عليه آثار نفحتكم، فلا يكون في هذه الحضرة شيء إلا ويكون فيه، ويحصله ويستوفيه، ويشارككم في أسمائكم، ويعلم بي حقائق أنبائكم، وعن هذا الموجود المذكور، الصادر من حضرتكم، وأشار إلى بعض الأسماء منها الوجود والنور، يكون هذا الوجود الكنه والكيف والأين وفيه يظهر بالاسم الظاهر حقائقكم، وإليه بالاسم المنّان وأصحابه تمتد رقائقكم، فقالوا أنبهتنا عن أمر، لم نكن به عليماً وكان هذا الاسم إشارته إلى المتفضل علينا عظيماً، فمتى يكون هذا الأمر، ويلوح هذا السر؟

فقال: سألتم الخبير، واهتديتم بالبصير، ولسنا في زمان فيكون بيننا وبين وجود هذا الكون مدة وأوان، فغاية الزمان في حقنا ملاحظة المشيئة حضرة القديم والنسبة، فتعالوا نسأل هذا الاسم الأحاطى في جنسه، المنزه في نفسه، وأشار إلى المريد.

فقيل له: متى يكون علام التقييد في الوجود الذي يكون لنا فيه الحكم والصولة وتجول بظهور آثارنا عليه الكون على ما ذكره الاسم العليم حوله؟

فقال المريد: وكأن به قد كان، ويوجد في الأعيان.

وقال الاسم العليم: ويسمى الإنسان، ويصطفيه الاسم الرحمن، ويقبض عليه الاسم المحسن، وأصحابه سوابغ الإحسان فأطلق اسم الرحمن محيا وحيا المحسن وبياه، وقال نعم الأخ ونعم الصاحب، وكذا الاسم الواهب فقال اسم الوهاب فقال أنا المعطي بحساب وغير حساب فقال الاسم الحبيب أقيد عليكم ما تهبونه، وأحسب عليكم ما تعطونه بشهادة الاسم الشهيد فإني صاحب الضبط والتقييد، غير أن الاسم العليم قد يعرف المعطي له ما يحصل له في وقت، ويبهم عليه الاسم المزيد، في وقت إبهاماً يعلمه ولا يمضيه ويريد الشيء ويريد ضده، فلا يقضيه، فلا زوال لي عنكما ولا فراق لي منكما فأنا لكم لزيم ونعم الجار والحميم.

فوزعت الأسماء كلها مملكة العبد الإنساني على هذا الحد الرباني وتفاخرت في الحضرة الإلهية الذاتية بحقائقها وبينت حكم مسالكها وطرائقها وعجلوا في وجود هذا الكون رغبة في أن يظهر لهم عين، فلجوا إلى الاسم المريد الموقوف عليه تخصيص الوجود.

وقالوا: سألناك بهذه الحضرة التي جمعتنا وتحقيق الذات التي شملتنا إلا ما علقت نفسك بهذا الوجود المنتظر فأردته، فأنت يا قادر سألتك بذلك إلا ما أوجدته، وأنت يا حكيم سألتك بذلك إلا ما رحمته، ولم تزل تسأل كلها واحداً واحداً قائماً قاعداً.

فقال له القادر: يا إخواننا على المريد بالتعلق وعليٌّ بالإيجاد.

وقال الحكيم: على القادر بالوجود، وعليٌّ بالإحكام.

فقام الرحمن وقال: عليَّ بصلة الأرحام فإنه سجنه مني فلا صبر له عني.

فقال له القادر: كل ذلك تحت حكمي وقهري.

فقال القاهر: لا تفعل إن ذلك لي، وأنت خديمي، وإن كنت صاحبي وحميمي.

فقال العليم: أما الذي قال تحت حكمي فليقدم علمي فتوقف الأمر على جميع الأسماء، وإن بجملتها وجود عالم الأرض والسماء وما بينهما إلى مقام الاستواء.

ولو فتحنا عليك باب توقفها والتجاثها بعضها إلى بعض لرأيت أمراً يهولك منظره ويطلب لك مخبره ولكن فيما ذكرناه تنبيه على ما سكتنا عنه وتركناه.

فلنرجع ونقول ﴿واللّه يقول الحق وهو يهدي السبيل﴾(١) فعندما وقع هذا الكلام الأنفس، في هذا الجمع الكريم الأقدس، تعطشت الأسماء إلى ظهور آثارها في الوجود ولا سيما الاسم المعبود ولذلك خلقهم سبحانه وتعالى ليعرفوه بما عرفهم ويصفوه لما وصفهم فقال:

﴿ وما خلقت الجن والانس إلا ليعبدون ما أريد منهم من رزق وما أريد أن يطعمون (٢٠) فلجأت الأسماء كلها إلى اسم الله الأعم والركن القوي الأعظم.

فقال: ما هذا اللجأ ولأي شيء هذا الالتجاء؟

فقالت (٣): أيها الإمام الجامع لما نحن عليه من الحقائق والمنافع ألست العالم أن كل واحد منا في نفسه على حقيقة وعلى سُنَّة وطريقة، وقد علمت يقيناً أن المانع إدراك الشيء مع وجود النظر كونك فيه الأكثر، فلو تجرد عنك بمعزل، لرأيته وتنزهت بظهوره، وعرفته ونحن بحقائقنا متحدون لا نسمع لها خبراً، ولا نرى لها أثراً.

فلو برز هذا الوجود وظهر هذا العالم الذي يقال له العلوي والسفلي، لامتدت إليه رقائقنا وظهرت فيه حقائقنا، فكنا نراه مشاهدة عين، لما كان منا في أين، وفي حال فصل بين، ونحن باقون على تقديسنا من الأينية وتنزيهنا عن إحاطتهم بنا من جهة الماهية الكيفية فغايتهم أن يستدلوا برقائقنا على حقائقنا استدلال مثال، وطروق ببال، وقد لجأنا إليك مضطرين، ووصلنا إليك قاصدين.

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة الأحزاب، الآية ٤، مدنية.

 <sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة الذاريات، الآيتان (٥٦، و٥٧)، مكية.

<sup>(</sup>٣) أي: الأسماء كلها.

#### رسائل ابن عربی

فلجأ الاسم الأعظم إلى الذات كما لجأت الأسماء والصفات، وذكر الأمر وأخبر السر فأجاب نفسه المتكلم بنفسه العليم، إن ذلك قد كان بالرحمن فقل للاسم المريد يقول للقائل يأمر يكن، والقادر يتعلق بإيجاد الأعيان، فيظهر ما تمنيتم، ويبرز لعيانكم ما اشتهيتم فتعلقت بالإرادة والعلم والقول والقدرة، فظهر أصل العدد والكثرة وذلك من حضر الرحمة، وفيض النعمة، أصل الإبداء وأول الإنشاء نشأ سيدنا محمد (صلى الله عليه وسلم) على أكمل وجه وأبدع نظام.

# بحرُ اللؤلؤ والمرجان المودع في العالم الأكبر والإنسان

ولما تعلقت إرادة الحق سبحانه بإيجاد خلقه وتقدير رزقه برزت الحقيقة المحمدية من الأنوار الصمدية، في الحضرة الأحدية. وذلك عندما تجلى لنفسه بنفسه من سماء الأوصاف، وسأل ذاته بذاته موارد الألطاف في إيجاد الجهات والأكناف.

فتلقى ذلك السؤال منه إليه بالقبول والاسعاف فكان المسؤول والسائل والداعي والمجيب والمنيل والنائل. فكمن فيه كمون تنزيه ودخل جوده في حضرة علمه فوجد الحقيقة المحمدية، على صورة حكمه فسلخها من ليل ذاته فكانت نهاراً، وفجرها عيوناً وأنهاراً، ثم سلخ العالم منها فكانت سماء عليهم مدراراً. وذلك أنه سبحانه اقتطع من نور ذاته قطعة لم تكن متصلة فتكون عنه عند التقاطع منفصلة، ولكن لما فطره سبحانه وتعالى على الصورة فصار كان ثم جنساً يجمعها ضرورة فكان قطع هذا النور المنزل والممثل من ذلك الجنس المتخيّل والباري منزه في نفسه، عن قيام الفصل به والوصل والإضافة بالإنسان إلى جنسه، فهو قطع مثلي أبدي أحدي عن معنى أزلي فكان لحضرة ذلك المعنى باب وعلى وجهها حجاب.

ثم إن الحق صيَّرَهُ حجاباً لا يرفع وباباً لا يُقرع ومن خلف ذلك الحجاب يكون التجلي ومن وراء ذلك الباب يكون التدلّي، كما إليه ينتهي التداني والتولّي، وعلى باطن ذلك الحجاب يكون التجلي في الدنيا للعارفين ولو بلغوا أعلى مقامات التمكين وليس بين الدنيا والآخرة فروق العارفين في التجلي عن غير الإحاطة بالحجاب الكُلّي، وهو في حقنا حجاب العزة، إن شئت رداء الكبرياء، كما أن ذلك الحجاب يكون تلجي الحق له خلف حجاب البهاء وإن شئت قلت رد الثناء، وما ذكرناه زبدة الحق اليقين، وتحفة الواصلين.

فلنرجع إلى ما كنا بسبيله من حسن النشء وقبيله فنقول على ما قدمنا في حق الحق من

التنزيه ونفي المماثلة والتشبيه إنه سبحانه لمَّا اقتطع القطعة المذكورة مضاهية للصورة أنشأ منها محمد (صلى الله عليه وسلم) على النشأة التي لا تنجلي أعلامها ولا تظهر في صفاته إلا أحكامها ثم اقتطع العالم كله تفصيلاً على تلك الصورة وأقامه متفرقاً على غير تلك النشأة المذكورة إلاَّ الصورة الآدمية الإنسانية فإنها كانت ثوباً على تلك الحقيقة المحمدية النورانية، ثوباً يشبه الماء والهواء في حكم الدقة والصفاء، فتشكل بشكله فلذلك لم يخرج في العالم غيره على مثله. فصار حضرة الأجناس إليه يرجع الجماد والناطق والحساس وكان محمد (صلى الله عليه وسلم) نسخة من الحق بالأعلام، وكان آدم نسخة منه على التمام. وكُنّا نحن نسخة منهما عليهما السلام، وكان العالم أسفله وأعلاه نسخة منا وانتهت الأقلام غير أن في نسختنا من كتابي آدم ومحمد سراً شريفاً ومعنّى لطيفاً.

أما النبيون المرسلون وغير المرسلين، والعارفون، والوارثون منا فنسخة منهما على التمام والكمال.

وأما العارفون والوارثون من سائر الأمم، والمؤمنون منا فنسخة من آدم وواسط (محمد) عليه السلام في حضرة الجلال.

وأما أهل الشقاوة والشمال فنسخة من طين آدم لا غير. فلا سبيل لهم إلى خير. فتحقق أيها الطالب هذه النسخة تعش سعيداً وتكون في زمانك فرداً وحيداً.

فالحقيقة المحمدية المنبّه عليها وليس كمظه شيء (ا) وما نزل عليها من النسخ فعدم، وليل، وظل وفي أربعة الأربعة والحقيقة منزهة مرتفعة، ثم خلق الخلق وفتق الرتق، وقدر الرزق، ومهد الأرض، وأنزل الرفع والخفض، وأقام النشأة الآدمية والصورة الإيهامية، وجعلها تتناسل وتتفاضل وتترافع وتتنازل إلى أن وصل أوانه وجاء زمانه فصير العالم كله في قبضته ومحضته فكان جسم محمد (صلى الله عليه وسلم) زبدة محصنة، كما كانت حقيقة أصل نشأته فله الفضل بالإحاطة وهو المتبوع بالوساطة إذ كان البداية والختم ومحل الإفشاء والكتم، فهذا هو بحر اللالىء دليل النواشىء، وقد تمهد فاستره وتجسد فأخبره، فقد حصل في علمك منشأ أول موجود وأين مرتبته من الوجود ومنزلته من الوجود ومنزلته من الوجود ومنزلته من الوجود أبدام ابتداء على من شاء بما شاء لاحقه، ولما كان من العالم دورياً ومنشأه فلكياً رجع العود على البدء واستوى الكل في منشأ، وصار اللابس ملبوساً والمعقول محسوساً فوجود أسرار الكون الأكبر في العالم الأصغر إعادة وهو لها إشارة.

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة الشورى، الآية ١١، مكبة.

﴿ كما بدأكم تعودون (١٠) ﴿ ولقد علمتم النشأة الأولى فلو لا تذكّرون (٢٠) ولهذا جعلها المحجوبون كَرّةٌ خاسرة فقالوا: ﴿ أَننا لمردودون في الحافرة (٣٠) فليس هناك في النشأة حقيقة زائدة سوى أعراض واردة.

#### إشارة

وإن كان قد تبين فيما تقدم معناها ولكن منتهاها هل الإنسان معدوم في العالم الأكبر وهو منفصل عنه بمقامه الأزهر، فإنه آخر موجود حساً وأول موجود نَفْساً. فإن كان من جملة العالم الأكبر فأين نسخته، وإن لم يكن من جملته فعلى أي نسبة يخبر به عنه فحدد البصر، وردِّد النظر، وخلِّص الذكر والمغالبة واستغنِ بالفكر والمراقبة، وتهيأ للقبول بما يرد عليك به الرسول (صلى الله عليه وسلم) فستقف من ذلك على جلاء، وسيكشف عن عينك غطاء العمى وهذه نكتة فاعرف قدرها وحقق أمرها، فهي زبدة الأمر وخفي السر.

وإن شئت أن أنبئك فاسمع وحصل ما أشير به إليك واجمع العالم في الأين والإنسان في العين، فإن كنت في العين، فلا يُخبرنَكَ عنه، ولست بحق في عدم الأين، ولكنك برزخ الآمرين، صاحب لقاء وإلقاء وسيد نزول والتقاء برزخ فانظر أينك وحقق عينك وأنا المبر أمر تأويلك والمقدس عن تفضيلك إلا إن وافقت أمر الحق وألحقني بالخلق وهذا لب لمن كان له قلب قشر عليه لئلا يتوصل من ليس من أهله إليه. وذلك أن العالم بما فيه من جميع أجناسه ومبانيه، وأسافله وأعاليه، ليس الإنسان بشيء زائد على جميع تلك المعاني عند افتراقها، وشمل تلك الأجناس والعيون عند اتفاقها فعلى هذا الوجه صح للعارف سلخه فكان له أكبر نسخة، حظ الإنسان من العالم.

واعلم أن الإنسان على ما اقتضاه الكشف والعلم روح العالم، والعالم الجسم فهو الآن روح العالم الدنياوي وبه بقاؤه، وبه فتق أرضه وسماءه والعالم الأخروي إلى أن ينفتح فيه الأمر الرباني هذا الروح الإنساني فهو الآن كصورة آدم قبل نفخ الروح، أو الأرض قبل إشراق نُوح فإذا أخذ هذا النشأ الإنساني من هذا العالم الدنياوي، تهدمت بنيته، وتخربت أفنيته، ونفخ في العالم الأخروي، فَحَيَتُ به الجنَّة، وكانت له كالدنيا ستراً ومجنَّة والروح المضاف إلى الحق الذي نفخ فيه من عالم الخلق هي الحقيقة المحمدية القائمة بالأحدية، فعلى هذا الحد هو الإنسان في الدارين، وظهوره في العالمين نشأ العالم من الحقيقة المحمدية نشأ ما

<sup>(</sup>١) جزء من الآية ٢٩، من سورة الأعراف، مكية.

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة الواقعة، الآية ٦٢، مكية.

<sup>(</sup>٣) القرآن الكريم، سورة النازعات، الآية ١٠، مكبة.

للعرش منها لؤلؤة كان الغرض أن أجعل إلى جانب كل لؤلؤة في هذا الباب مرجانتها أو مع كل بداية نهايتها أو غايتها غير أن هذا الفصل لما كان لبيان ما تعدّد عن ذات واحدة، وظهر عنها من أجناس متباعدة أردت أن أكمل لآلئه على نسق، وأجعلها طبقاً تحت طبق، حتى تأتي على آخر الكون، رغبة أن لا يتحير الناظر فيه فتذهب عنه أكثر معانيه، فإن استوفيت إن شاء الله لآلئه، ورتبت نواشئه، وعرف الطالب مغزاه وتبين معناه أخذنا في سياق مرجانِه على ترتيب لآلئه.

## المرجانة الأولى للؤلؤة الأولى

من هذا الفصل على أحسن نظم وأبدَع صنع وأحكم وصل.

فأقول: إن (سيدنا) محمد (صلى الله عليه وسلم) لما أبدعه الحق سبحانه وتعالى حقيقة مثلية وجعله نشأة كلية، حيث لا أين ولا بين. وقال له أنا الملك وأنت الملك.

وأنا المدبر، وأنت الفلك وسأقيمك فيما يتكون عنك من مملكة عظمى، وطامة كبرى، سايساً ومدبراً، وناهياً، وآمراً. تعطيها على حد ما أعطيتك وتكون فيهم كما أنا فيك، فليس سواك كما لست سواي. فأنت صفاتي فيهم وأسمائي، فحد الحد، وأنزل العهد، وسأسألك بعد التنزيل والتدبير عن النقير والقطمير، فتفصّد لهذا الخطاب عرقاً حياً، فكان ذلك العرق الطاهر ماء، وهو الماء الذي نبأ به الحق تعالى في صحيح الأنباء فقال سبحانه وكان عرشه على الماء (١٥)، وهو منتهى الخلاء إلا ما كان هنالك من زعزع مستطر، حامل لهواء مستقر، ليس وراء ذلك وراء يكون فيه خلاء أو ملاء.

## لؤلؤة نشأة الملأ الأعلى وهو بالمنظر الأجلى

[ثم انبجست منه صلى الله عليه وسلم عيون الأرواح] (٢٠)، فظهر الملا الأعلى وهو بالمنظر الأجلى، فكان لهم المورد الأخلى فكان (صلى الله عليه وسلم) الجنس العالي إلى جميع الأجناس والأب الأكبر إلى جميع الموجودات والناس، وإن تأخرت طينته فقد عرفت قيمته، فلما وقع الاشتراك مع الأملاك في عدم الأين، حتى كأنهم في العين أراد (صلى الله عليه وسلم) التفرد بالعين وتحصيل الملا الأعلى في الأين.

## لؤلؤة نشأة العرش منه (صلى الله عليه وسلم)

فَلمًّا علم الحق سبحانه وتعالى إرادته، وأجرى في إمضائها عادته. نظر إلى ما أوجد

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة هود، الآية ٧، مكية.

<sup>(</sup>٢) ما بين المعقوفتين سقط من (خ).

في قلبه من مكنون الأنوار، رفع عنها ما اكتنفها من الأستار، فتجلّى له من جهة القلب والعين، حتى تكاثف النور من الجهتين، فخلق سبحانه وتعالى من ذلك النور المنفهق عنه (صلى الله عليه وسلم) العرش، وجعله مستواه وجعل الملأ الأعلى وغيره مما ذُكِر ما احتواه، لكنهم منه (صلى الله عليه وسلم) بالموضع الأدنى ومن مستواه بالتجلي الأسنى فحصلوا في أينيَّة الحصر، وتمكنوا من قبضة الأسر، وانفرد (صلى الله عليه وسلم) في مستواه بمن اجتباه ومن اصطفاه وصيّره الحق تعالى خزانة سره وموضع نفوذ أمره، فهو المعبر عنه (بكن) فلا ينفذ أمر إلا منه، ولا ينقل خبر إلا عنه، وهو حجاب تجليه وصياغة عليه، وترقى تدانيه وتلقى تدليه.

# لؤلؤة نشأ الكرسى منه (صلى الله عليه وسلم)

ثم نظر طالباً أين يضع قدميه، وأين موضع نعليه؟ فانبعث من تلك الطرقة أشعّة في الحلاء، استدارت أنوارها؛ كاستدارة المرأة، لطيفة الكيف، فارغة الجوف، معلومة المنازل عند السالك والراحل.

فجعل ذلك الكور، وأنشأ ذلك الدور كرسيّاً لقدميه، وحضرة لنفوذ ما يصدر من الأمر بين يديه، فيخرج الأمر منه متحد العين، حتى إذا وصل الكرسي انقسم قسمين. إذ كان المخاطب من ذلك الموضع، إلى أقصى الأسفل موجود بين اثنين، وإن كان واحداً، فمن جهة أخرى، وعلى ذلك الواحد، تتابع الرسل تترى. فإن المخاطب بجميع الأشياء إنما هو الإنسان، ليس ملك ولا جان، فإن الملك والجان جزء منه، وأنموذج خرج عنه. فله بعض الخطاب، والإنسان كلّي الكتاب؛ المنبّه عليه بقوله: ﴿ ما فرّطنا في الكتاب من شيء ﴿ (١).

ثم عمَّمَ بقوله: ﴿ثم إلى ربهم يحشرون﴾(٢).

كما نبُّه على الحقيقة المحمدية، التي هي أصل الإنشاء، وأول الابتداء فقال: ﴿وعنده أُمُّ الكتابِ﴾ (٣).

فنحن الكتابُ الأجلى، وهو الأمُّ الأعلى.

فالإنسان: الكتاب الجامع، والليل المظلم والنهار المشرق الساطع.

فمن علو مرتبه، وسمو منزلته، وأنه:

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة الأنعام، الآية ٣٨ ، مكية.

<sup>(</sup>٢) الجزء الثاني من الآية السابقة.

<sup>(</sup>٣) القرآن الكريم، سورة الرعد، الآية ٣٩، مدنية.

#### رسائل ابن عربي

- ـ واحدٌ بالنظر إلى معناه.
- ـ واثنان بالنظر إلى حاله.
- \_ وثلاثة بالنظر إلى عالمه.
- ـ وأربعة بالنظر إلى قواعده.
- ـ وخمسة بالنظر إلى مملكته.
  - ـ وستة بالنظر إلى جهاته.
  - ـ وسبعة بالنظر إلى صفاته.
- ـ وثمانية بالنظر إلى نسخته.
  - ـ وتسعة بالنظر إلى مراتبه.
- ـ وعشرة بالنسبة إلى إحاطته.
- ـ وإحدى عشرة بالنظر إلى ولايته.
- « وهو روح القُدس، فإن أمدَّه هذا الروح من غير كشف ملكي وهو تابع لغيره، فهو صدِّيق. وهي المنزلة الحادية عشرة في الإنسان.

وإن أمده على الكشف الملكي، وهو أيضاً تابع، أو لا تابع ولا متبوع، فهو نبيّ. وهي المنزلة الثانية عشرة في الإنسان.

وإن أمدَّه على الكشف الملكي، وهو متبوع ولا تابع فهو الرسول وهي المنزلة الثالثة عشرة في الإنسان بتمام وجود الإنسان.

وبه تمَّ الوجود في العشرة، ثم جاء الحادي عشر نظير الأول، \_ إن تأملت \_ ومنعطف عليه.

ونظير الثاني عشر، والثالث عشر نظير الثاني والثالث من البسائط وتبيين ذلك في الوسائط.

فاعتكفت ملائكة التقييد على خدمته لا حظُّه، لما يصدر منه في العلوم لاحظة حافظة.

#### • فإن قيل:

هذا الكرسيّ الأعلى، فأين اللوح المحفوظ، والقلم الأعلى؟

وأين الدُّواة واليمين، وكيفية كتابة التعيين؟

#### فنقول:

تركنا تعيين ما ذكرته موقوفاً على نفسك، حتى تطلع على ذلك ببصرك عند شروق شمسك. وقد نبّهنا عليه في هذا الكتاب بالتضمين لا بالتعيين. فاشحذ فؤادك، وقوً اجتهادك، عسى الله أن يفتح لك باباً من عنده، عند مواظبتك على الوفاء بالعهود، أو بعهده، والتصديق بوعيده ووعده.

### لؤلؤة الأفلاك

وهي أرواح السموات، يُنشىءُ السبع الطرائق والكواكب منه. فلما كمل هذا الكرسي، واستقر فيه الملأ الأمري أحال أنوار السبعة الأعلام، وكان عنها السبع طرائق متماسة الأجرام. جعلها سقفاً مرفوعاً لمهاد سيكون إذا توجه عليها الأمر.

بقوله تعالى: ﴿كُنُّ فَيْكُونَ﴾(١).

وكواكبها منتهى الأشعة في الخلاء على الاستيفاء فسطعت الأنوار، وتجارت، وانتشأت الأفلاك، واستدارت، وبقي منتهى الأشعة على أصله نيراً في محلّه.

فالأفلاك اتصال أشعّة الأنوار المحمدية، والمقامات الأخمدية ويرجع صغر حجم الكواكب، وكبرها لمسامتة ذاته المشرّفة، وينابيعه المنفهقة، وعلَّة دور الأفلاك الإحاطية، التي اتصف بها الوسائطية وتحريكها بالتماس شروط على عقد مربوط.

واختصت كواكب المنازل بالكرسي الكريم، لما كان المقام، يُفْرَقُ فيه كل أمر حكيم، فتنبَّه يا غافل، وتدبَّر يا عاقل لهذا السرَّ المصون والكتاب المكنون، الذي لا يمسُه إلاَّ المطهَّرون.

ولمًّا استدارت هذه الأفلاك مجوّفة، واستقرّت بساحاتها عوالم الأفلاك متجوفة، وكملت البنية في النشأة العلوية، واستمرت وطلب التأثير أينيَّة، فلم يَجد، فرجع فقيراً إلى حجاب الأحدية، فجثا عند قدمها راغباً، ولمملكته منها طالباً، وصحت ملائكة السماء، وما بقي هناك سرّ الأسماء، لوجود الأرض، والماء، والنار، والهواء.

# لؤلؤةُ نَشْأُ العَناصِرِ الأُوَلِ مِنْهُ (صلى الله عليه وسلم)

فنظر (صلى الله عليه وسلم) ذاته بعين الاستقصاء، إذ قد أنشأه الحق محل الإحصاء، ثم نظر ما وجد عنه، فوجد الملأ الأعلى، والملأ الأدنى، وفقد العالم الأوسط والأقصى فأخذ يدبر إيجاد أصول الكون الأسفل، والنور الأنزل، إذ لا بد لكل علو من شفل، ولكل طيب من تفل.

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة البقرة، الآية ١١٧، مدنية. وغيرها كثير.

ففيض عليه \_ للحق سبحانه \_ عند هذه النظرة، ومن وراء هذه الخطرة فيض الجلال والهيبة ليخرج ما بقي من الأشعة في تلك الغيبة.

فعندما اشتد عليه الأمر، وقوي عليه القهر، فظهر عليه العدل والأمر، رشح منه تلك الضغطة، فكان ذلك النفس هواءً، ثم الضغطة، فكان ذلك النفس هواءً، ثم أوقفه على سر الجهة التي فيها فلاح له ميزان العدل، قائماً على نصب ذاته فَزَفَرَ زَفْرةً فكانت تلك الزفرة ناراً، فشتر عنه ميزان العدل بحجاب الفضل، فوجد برد الرحمة، فيبس ما بقي من الرشح بعد قطرة، فكان ذلك اليبس والبرد أرضاً قراراً.

ثم ناداه من حضرة العين: يا محمد. هذه أصول الكون فصرها إليك، ثم امزج بعضها في بعض، فيكون منها عالم الهواء والأرض، والجامع لهؤلاء العوالم: الإنسان.

وهو الذي أشار إليه العارف بقوله: لا أبدع من هذا العالم في الإمكان. فيكون فيه الخلاف والمثل وظهرت الصورة والشكل، وكل خلق بالإضافة إلى ما خلق منه يسير، وإلى ما كوّن منه بعد انحلاله يصير، وستعلم أن في قوله تعالى: ﴿لقد خلقنا الإنسان في أحسن تقويم، ثم رددناه أسفل سافلين﴾(١).

إلى ما خلق منه من طين.﴿إِلاُّ الذين آمنوا وعملوا الصالحات﴾(٢).

فعرف من أين جاء وزال الظل، ثم قال: ﴿فلهم أَجَرٌ غير مُنون﴾(٢). مشاهدة تمكين. ﴿فلهم يَكذبك بعد بالدين﴾(٤) عند مكاشفة التعيين: ﴿اليس اللّه بأحكم الحاكمين﴾(٥). بين المتنازعين من أهل البرازخ، بين الشمائل واليمين.

فصُنْ هذه الدُّرَر، وتكتّم بها واستتر.

# لؤلؤة نشأً الدخان الذي فتق به السموات العُلى والأرض السُّفْلي

ولماً خلق الله هذه العناصر الأول، على الخلق الذي قدره في الأزل، جعلها سبعاً طباقاً، وأسكنها أقواتاً وأرزاقاً، كما أسكن الطباق العُلى معارفاً وأخلاقاً. فتماسّت طباق الأرض وحكّ بعضها في بعض فتولد بينهن لهب، ذو سبع شعب كل شعبة من جنس أهلها (أرضها).

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة النين، الآينان (٤، ٥)، مكية.

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة النين، الآية ٦.

<sup>(</sup>٣) آخر الآية السابقة.

<sup>(</sup>٤) القرآن الكريم، سورة النبن، الآية ٧.

<sup>(</sup>a) القرآن الكريم، سورة النين، الآية ٨.

ولذلك تميز بعضها من بعضها فَعَلا من كل لهب دُخان مختلط، ففتق فلك الماء والهواء والنار، وما زالت أفلاك الذراري والأنوار، مرتوقة الشُّعب، منزوعة اللهب، ففرقت أفلاك النيرات بحقائقها، فكان فتقاً، فصعد صعداً هيولانياً فصيره الحق عند هذه الأسباب صوراً وخلقاً، فأداره سبع طرائق، وجعل الأفلاك أرواحاً لهن، وحقائق.

فقال تعالى: ﴿ثم استوى إلى السماء وهي دُخَان فقال لها وللأرض..﴾(١) الآية. وقال: ﴿فقضاهن سبع سموات في يومين﴾(٢).

بعدما خلق الأرض، وقدَّر فيها القوت في أربعة أيام، وذلك لكثافة الأجرام، فإنها أربعة عناصر مختلفة الأوامر.

ولما كان الدخان من نار السبع الطباق الترابية فكانت مختلفة في الكونية، كذلك جاءت الطباق السماوية مختلفة اللونية فزرقة، وصُفرة، وحُمرة، وبياض، وخضرة. كل سماء من جنس أرضها، إذ هي من بعضها، فلذلك لما كان أصل السموات أرضياً عنصرياً زالت بزوالها في الآخرة، وبقيت الأفلاك العلوية في أوجها دائرة من غير مجرم محسوس، ولا جسم ملموس، لذلك لا تظهر فيها النجوم، فإن الفلك يبرز بذاته على العموم.

إذ النجم عبارة عمّا ظهر في الفلك، فتأمّل يا أخي هذا الخير الذي شملك. فالأفلاك باقية لبقاء الجنان، والإنسان والسموات فانية بفناء الأرض والحدثان: فتأمل لآلىء الحقائق المرتبطة، والأفلاك الروحانية المتوسطة، ما بدّلت الأرض غير الأرض، وصارت درّ مكة بيضاء تحت قدم الخفض. فظهور الأفلاك النيّرات، عبارة عن تبدل السموات. فتأمل هذه الإشارات وابحث عمّا تضمّنته هذه العبارات.

## لؤلؤة نشأ منها مثال برؤية الحق في عالم الخلق

وتجلي الحق سبحانه وتعالى للناطق من الحيوان كتجلي السراب للظمآن، وليس في الكون كله شيء يشبه تجلي الحق على قلوب العباد، من سماء المعرفة سوى هذه الصفة، ألا ترى التجلّي لا يكون إلا من أعلى على أدنى، وجعل القيعان دون الجبال محلاً للسراب الأسنى، فانظرها حكمة ما أجلاها، وقطرة مُزْنِ ما أعذبها وأحلاها.

ثم حجب حقيقة هذا السُّر، إذْ نَصَبَهُ تشبيهاً بعمل أهل الكَفْر، ثمَّ نبَّه أهل الإشارة على عظمته عنده في آخر الأمر، فقال حين أنزل عهده، وخاطب عبده:

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة فُصّلت، الآية ١١، مكية.

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة فُصّلت، الآية ١٢، مكية.

﴿ حتى إذا جاءه لم يجده شيئاً ووجد الله عنده ﴾ (١). فستره أولاً بعمل أهل الكفر، ولتوفية الحساب بعده، إذ: ﴿ ليس كمثله شيء وهو السميع البصير ﴾ (٢). ولا يُذرك وصفُهُ ﴿ وهو اللطيف الخبير ﴾ (٣).

فارفع هذا الطنب، واخرق هذه الحُجُب، تُبصر العجب العجاب، ونشكر القشر الذي صان هذا اللباب.

### لؤلؤة التحام اليواقيت وانتظام المواقيت

ولما عهدت الخليقة، وامتدت الرقيقة إلى الحقيقة، وتجسد في أوّل النّشء الترابي الشخص الإنساني الآدميّ المخلوق بيد التنزيه، والمكسوّ محلَّة التشريف والتنويه، ويزداد الجسد طوراً بعد طور، وكوراً بعد كور، في قوالب يكثر عددها، ويكبر أمدها، حتى كانت تلك الأطوار في تلك الأدوار نشأة متحدة، وهيئة فردية متجسدة، فلما كملت بنيتها، وتخلصت تصفيتها، نفخ فيها الشخص الروحاني، والكلمة الإلهية، والأمر الرّبًاني، فقامت النشأة على ساقها تعتمد، وبأمرها تستمد، وتوالى الدور بالنشأ على أصل البدء. إلى أن سلخ ذلك النهار من ليل أرضه والتحق بعنصره الأعلى، واختلط بعضه ببعضه، وبقي في أوجه الأعلى رقيباً، وعلى تعاقب الأدوار حسيباً، ولنبصرنه على التعيين في مقام التمكين، ﴿ولتعلمُن نبأه بعد حين﴾ (1). وهو إذ ذاك أحكم الحاكمين.

فلمًا ارتفع كما ذكرناه، في الردّ الذي سترناه، لحقت المملكة بالفساد، وعمّ الهلاك جميع العباد، إلى أن جعلت الشمس في حملها بعث شرفها وجدولها، وسطع الدور، ويتنزّل الأمر فلم يبق ملا أعلى إلا صُعق لذلك التجلّي، ولا بقي رفرف أسنى إلا كان محلا لذلك التدلّي، فتنزل نور وليس كمثله شيء (في أنبوب ماله مكتنفا بأردية الصَّون، حتى وصل إلى عالم الكون فحل الذرى المشرق في برجه، وحصل الرقم المودوع في دَرَجِه، فكان ياقوتة حمراء مجوفة لها ياقوتة صفراء، فأودعه، سبحانه وتعالى فيها وختم عليها بخاتم: وإن الساعة آتية أكاد أُخفيها (١٠).

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة فُصلت، الآية ٣٩، مدنية.

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة فُصلت، الآية ١١، مكبة.

<sup>(</sup>٣) القرآن الكريم، سورة الأنعام، الآية ١٠٣، مكية.

<sup>(</sup>٤) القرآن الكريم، سورة ص، الآية ٨٨، مكية

 <sup>(</sup>٥) القرآن الكريم، سورة الشورى، الآية ١١، مكية.

<sup>(</sup>٦) القرآن الكريم، سورة طه، الآية ١٥، مكية.

فلمًا التحقت الحقيقتان، والتقت الرقيقتان، زُهِّرت الأفلاك، واعتصمت الأملاك، وظهر الرجوم لمن أراد الهجوم، وتنزل النور الحق، والكلم الصدق، ثم اختلت الياقوتتان في الظلمات، لتعاين الصفراء منها ما غاب عنها من الآيات.

فعندما اجتمعت الصفراء بأختها، كانت لها بنتاً، ثم ارتقت إلى من كانت لها أُختاً، فأكرمت الأم مثواها، وحمدت مستواها، فطلعت الحميراء خلف حجاب الكتم، فإذا هي بنور الختم، فخاطبه بلسان الاستيفاء:

- ـ أنا خاتم الأولياء، ومقدم الجماعة الأصفياء.
  - ـ أنا مكنون حكمتك، وخاتم أُمُّتك.

فقال له:

\_ هل لك أن تكون معي وزيراً صدّيقاً؟

فقال:

ـ قد استخلف عتيقاً!

وسال رداءه، فإذا بالصدِّيق إزاءه، وشمس المغرب وراءه، ثم فارقه وقد ساقه.

فلما عدمت الأغيار، وتقطعت الأنوار، واتصلت الرقيقة المثلية، بالحقيقة الكُلّية، في أنبوب الزمردة الطينية. سمع صوت وزيره، وصاحب سِرَّه وتدبيره، الذي استخلفه خاتم أوليائه، في الحريِّ على إنجائه.

ثم كانت أمور في هذا التجلي، لا يتسع الوقت إلى اقتنائها، ولا يُعطي الحال أيضاً إذاعة أنبائها. فإن القصد في هذا الكتاب إنما هو معرفة الخليفة والجتم وتنزل الأمر الحَتْم.

فنقول: فرجع عوده على بدئه في ليله، وإدراك صلاة الصبح مع أهله، فتسود مع ذلك الجسد على أمثاله، يمن تقدم أو تأخر من أشكاله، لما كانت مادة الحقيقة الأصلية، والنشأة البينية إليه من ذاتها، وإلى غيره من صفاتها.

### لؤلؤة اعتراض لمن أصاب الصيد بالمقراض

ولماً كان هذا المنشأ المحمّدي بهذه المنزلة العلية، وكان الأصل الجامع لجميع البرية، وصتح له المجنّدُ الذي لا ينبغي لغيره، وإقامة الحق سبحانه وتعالى في صورة نفعه وضرّه عدلاً وفضلاً، وجمعاً وفضلاً، وإرادة الحق أن يتم تكرمته حِسّاً، كما أتمّها نفساً.

فأنشأ لها في عالم الحس صورة مُجَسَّمة، بعد انقضاء الدورة التي انعطف آخرها على أوّلها، وكانت في وسطها مكملة. وسَمَّى سبحانه وتعالى ذلك الجسم المظهر المكرَّم محمداً،

وجعله إماماً للناس كافة، وللعالم سيّداً، ونطق على ظاهر ذلك الجسد لسان الأمر فقال: (أنا سيّدُ ولد آدم ولا فخر)(١).

ثم نزل لهم مُعَلِّماً فافتقر، وردد فيهم البصر، ونظر. وقال: ﴿إِنَّمَا أَنَا بِشُوكُ<sup>(٢)</sup> وذلك لما كُنَّا له مثالاً، وكان لنا تمثالاً. فطوراً تقدّس، وطوراً تجنّس، فهو السابق ونحن اللاحقون، وهو الصادق ونحن المصدّقون.

ولما كانت، أيضاً، صورته الجسدية ختماً لمقام الأنبياء، لا لصورة الإنشاء، كما كان بدءاً لوجود الكون، وظهور العين، فكانت دورة فلكه دورة ملك، والدورة المقدّمة دورة ملك. لعلّك تقول: كيف يتأخر وجود الملك عن وجود المملكة، وهي قد حصلت في ميدان الهلكة، فإلى من كان في ذلك الوقت استنادها، وعلى من قام أمرها وعمادها فها أنا أشفي الغليل، وأوضح السبيل، وأعرفك امتداد الرقائق وتناسب الحقائق.

## لؤلؤة امتداد الرقائق من الحقيقة المحمدية إلى جميع الحقائق

ولماً أوجد الحق سبحانه وتعالى \_ كما قدّمنا \_ الأفلاك سقفاً مرفوعاً، لأهل الشفل. ونصب الأرض مهاداً موضوعاً لحثالة الثقل، فانتشرت عنه (صلى الله عليه وسلم) في مستواه في الملأ الأعلى حقائقه، وتكوّنت من أشعة نوره طرائقه، واتصلت بعالم الأرض الموضوع رقائقه، وظهرت فيهم شمائله (صلى الله عليه وسلم) وحقائقه لكل حقيقة شِرْب معلوم، [ومع كل رقيقة رزق مقسوم، ولاحظنا تفاضل الرقائق، فوجدناها راجعة إلى تفاوت الخلائق في الحقائق، فكشفنا في مقام من مقام المشاهدة والتعيين، على رقائق الأنبياء والمرسلين، فرأيناها تتنزّل عليهم \_ صلى الله عليهم وسلم \_ على قسمين:

- ـ منها ما ينزل بها ملائكة القدمين.
- \_ ومنها ما ينزل عليهم من مستواه مكاشفة عين.

ورأينا مشاركة اتباعهم لهم في هذين التنزّلين، ولكن بواسطتهم لا بالعين، إلا هذه الأمَّة، التي قيل فيها إنها وخير أُمَّة أخرجت للناس (٢) فإنها تأخذ عنه من غير واسطة ولا التباس، كما أخذ عنه من تقدم من رسول مرسل، أو نبي منزل، غير أن تنزيل الملك قد يفاجئهم وقتاً ما. كما يعمهم بالإلقاء في الأجل المسمى.

<sup>(</sup>١) حديث: وأنا سيد ولد آدم ولا فخرى. تقدم تخريجه في حديث لواء الحمد بيده.

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة الكهف، الآية ١١٠، مكية.

<sup>(</sup>٣) القرآن الكريم، سورة آل عمران، الآية ١١٠،مدنبة

وأمًّا من نُحلق جاحداً، وطُبع مُلْحداً، فإن النور المحمدي لمَّا ضرب في الأرض شعاعه، وحميت قيعانه وبقاعه، تولّدت بينهما حرارة، وتجسَّدت بالنبات.

فتكوَّن منها شرارة، ففتق في تلك الشرارة الجن على قسمين: رفع وخفض.

لاً كانت تلك الحرارة نتاجاً من النور والأرض. ولذلك قال تعالى: ﴿وحلق الجان من مار﴾(١).

إشارة إلى اختلاط الأرض بالأنوار، فمن غلب عليه النور في ذلك النتاج كان من الجن اللاحق بالبوار. اللاحق بالبوار.

فتنزل الرقائق على من طبع كافراً، في أنابيب ذلك النار الشيطاني، وإن كان أصله من النور السلطاني.

و[أمَّا العُصاة فتنزل رقائقهم](٢) بوساطة ما قدّمناه في الحرارة، لا بواسطة الشرارة.

فكانت رقيقته (صلى الله عليه وسلم) في دورة الملك الهالك إلى هلم جرى إلى الأبد أصلاً لجميع الحقائق. فهو المُيد (صلى أصلاً لجميع الحقائق، وحقيقته ممدَّة في كل زمان وأوان إلى جميع الحقائق. فهو المُيد (صلى الله عليه وسلم) لجميع العوالم من أول منشئه إلى أبد لا يتناهى، مادة شريفة مكملة لا تُضاهى.

## مُرجانة اللؤلؤة الأولى

حظُّ الإنسان منها انسلاخه عن حقيقته المجرّدة، بمشاهدة حقيقة من أوجده، ففني عن نفسه حين أحاط به نور شمسه في حضرة قُدْسه، فحصل له الإحاطة بالعلم الكلّي تقديراً، وبقي له تأثير الحكم تكويراً، فصاحب هذا المقام لا يعجز عن ما يسأله عنه سائل، وكيف يعجز من أحاط بالعلم الكامل!

فتحصيل العلم عنده \_ عند السائل \_ هو الفرق بينه وبين المتعال، كما أن الفرق بينه وبين عالم الذل والعز عدم الحصر والعجز، وقد يسأل نفسه أو يرى فيعلم ما سكن في الليل والنهار، أو يحرك في الورى، فهذا نعت من حصل في هذا الكشف الأجلي، والمقام الستي الأعلى، فلا تخدع نفسك بنفسك، ولا تترك الغمايم على شمسك إلا إن استسقاك من جدبت أرضه، وتعطل عليه فرضه، وهلك بعضه، فاروه من مُزْنك حتى يستصحبك، فيعلم أن جميع مطالبه فيك، فعند ذلك أرخ العنان، وقل للريح تزرها ذروراً حتى تبدو الشمس

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة الرحمن، الآية ١٥، مدنية

<sup>(</sup>٢) ما بين المعقوفتين مستدرك على هامش المخطوط (خ) وكتب معه (صح).

للعيان، فإذا أحاط الإنسان بهذا الوصف، وتحقق بهذا الكشف، فليس وراءه عدم ولا وجود، ولا عابد ولا معبود، ولا وراء أولاً إذا قد حصل الوجودين، وتحقق العدمين، وفصل العدم الثالث فصلين، ولم يبق له من العلم سوى حرف العين وانفردت المادة بالميم، واللام بلطف القديم..

فليس في ذلك المقام سوى علم مجرد، وتحقيق قديم ومجدَّد.

### مُرجانة اللؤلؤة الثانية

كذلك بعض الخواطر الأول اللاحقة بالأزل، لا تتصف بالوجود ولا بالعدم، ولا يتضمنها لوح ولا قلم، خطها لو كانت مجملة بالدورة، كالثمر في النواة. لم تتصف بالأين، ولا زالت تتكثر من العين إلى الأين، فمن هنا وقعت الشبهة، والاشتراك بين هذه الخواطر وعيون الأفلاك، وذلك قبل خلق العرش، وفتق الفرش. فقد صحّت المقابلة وعيّنت المماثلة.

### مُرجانة اللؤلؤة الثالثة

كذلك إذا خلع الإنسان نعليه، وتجرُّد عن ثوبيه، وزهد في كونيه، حلَّ هذا المحلّ الأسنى، وكان منه كقاب قوسين أو أدنى، ورثاً نبويّاً ممن دنا، كل قوس على حسب راميها، وعلى حسب اختلافها في مراميها.

هذا هو مقام الاستواء، وحضرة وتر الأنبياء، فيه ترد عليه مخاطبات التأنيس، وقواعد التأسيس، بعين الاتحاد من غير إلحاد، فتمايل ذاته في ذلك النور، تمايل السراج من وارد السرور والابتهاج.

فكأنه نشوان، أخذ من الراح، فرام الارتياح، ولم يجد الشرّج، فسمع منه إليه، فتواجد بعضه عليه، فكان عشاقاً لنفسه، توّاقاً لشمسه، فطلعت عليه من فؤاده، وأشرقت أرض بلاده، فتنعّم بعضه في بعضه، لما جادت سماؤه على أرضه.

#### مُرجانة اللؤلؤة الرابعة

كذلك إذا حصل الإنسان من ذاته في برزخ البرازخ، مقام المجد الشامخ، والعزّ البازخ، مقام المجد فيه تكون ليلة قدره، وكمال بدره، يميز فيه بين الأشياء، ويفصل فيه بين الأموات والأحياء، ويطلع فيه على أهل البلاد والنعماء.

فيه يبرز على أصحابه بالكتابين، بالشمال واليمين:

- \_ فهؤلاء بأسمائهم وأنسابهم في عليين.
  - ـ وهؤلاء كذلك في سجّين.

بعدما يحصل له التجلّي العالي، من حضرة المتعالي.

(فهؤلاء للجنّة ولا أبالي، وهؤلاء للنار ولا أبالي)(١٠).

منه أُنزل القرآن، وفيه يعلق الميزان، وتطايرت صحف الشمائل والأيمان.

في هذا المقام تقوم قيامة الخاصة بذاته، وتقع مسائل العدل في أسمائه وصفاته، فتنطق الجوارح لبعض العارفين، وتبدو الفضائح لأهل التلوين، والمصالح لأهل التمكين.

فيه تُبدُّل سيماتهم حسنات، وكراماتهم آيات. فيه يحصل له بعد قيامته، واستواء إقامته: الورث الإنبائي، والمقام الاختصاصي. فنادى في ذلك الانباء الخاص، ألا فانزل إلى القصاص، وعجَّل بالأوبة ولات حين مناص.

فمبادر ومتكلّل، ومتملّل، ومتهلّل. في هذه الحضرة ينقلب الوليُّ نبيّاً، والنبيُّ ولياً، فهي حضرة الخليفة والختم، ومحل الإفشاء والكتم، وإن رغم أنف المنكر، فإنه العائل المستكبر. أخذ بقضاء الله، إلاَّ إن حصل في مضمار الانتباه، فتنقلب عينه، ويتصل بينه.

فيا حضرة فرق، ويا مقعد صدق ما أعطاه بحق.

#### مُرجانة اللؤلؤة الخامسة

كذلك إذا طلعت نجوم العلوم من سموات الفهوم، افتقر إليه كل شيء، ولم يفتقر هو إلى شيء. وسبَّحت ذراري صفاته، في أفلاك ذاته، على بروج مقاماته، ومنازل كراماته، فتخلق الأيَّام بدورتها، وتثبت الأحكام بكثرتها.

فسبعة سابحة في سبعة لها إقبال في ثمانية وعشرين، ورجعه مقسمة على اثني عشر محلاً، لتصبح اثني عشر شهراً حراماً وحِلاً، فليس إلاً أربعة أعلام أيام، ومجمّع، وشهور، وأعوام.

فالأيام داخلة في الجُمَع، والشهور داخلة في الأعوام، ثم يرجع الكور، ويتوالى الدور. فالذراري جُمَعُه تمامً، والمنازل شهور، والبروج أعوام.

- \_ فإن كان يومك الأحد: فإدريش جليشك، فلا تلوي على أحد.
- ـ وإن كان يومك الاثنين: فآدمُ جليسُك، فلا تلوي في برزخ التائبين.
  - \_ وإن كان يومك الثلاثاء: فهارون جليسُك، فالزم الاهتداء.

: ويحيى أنيشك، فالزم العفاف والاكتفاء.

<sup>(</sup>١) هذا الحديث تقدم تخريجه.

#### رسائل ابن عربي

- ـ وإن كان يومك الأربعاء: فعيسى جليشك، فالزم الحياة القدسية والبيداء.
- ـ وإن كان يومك الخميس: فموسى جليشك، فقد ارتفع التلبيس، وكملت على كشف الأنس والأنيس، وقد استبشر الملك، وخنّس إبليس.
  - ـ وإن كان يومك العروبة: فيوسُف صدّيقك جليسُك، صاحب الصفات المعشوقة المحبوبة.
    - \_ وإن كان يومك السبت: فإبراهيم جليشك، فبادر بكرامة ضيفك، قبل الفوت.
      - « فهذه أيَّامُ العارفين، وهؤلاء ذراري أفلاك السائرين.
        - وأمّا شهورهم؛ فأربع مجمع:
        - فاستمع أيُّها السالك، واتَّبع.
        - ـ فكشفُ جمعتهم الأولى لوحية.

والثانية قلمية.

والثالثة يمنية.

والرابعة علمية.

وعامُهم: اثني عشر شهراً في كتاب الله يوم خلق الله السموات والأرض.

فعليك بالانتباه لمحرَّم الحرام: التحريم والتبرِّي.

وصَفَر: التّخلي والتحلّي.

وربيع الأول: العرق.

وربيع الثاني: الكشف.

ومجمادي الأولى: المشاهدة.

وجمادى الآخرة: المعرفة الأولى والأحرى.

ورجب: المشهد الأشمخ.

وشعبان: البرزخ.

ورمضان: الصمدية.

وشؤال: عين الماهية.

وذو القعدة: البساط.

وذو الحجة: الانبساط.

فهذه شهورهم، وهكذا دهورهم.

فشمسهم حياتهم، وزهرتهم بصرهم، وكتابهم كلامهم، وقمرهم عَلَمُهم، فالمقاتل قدرتهم، والمشتري إرادتهم، والمريخ سمعهم.

فشمسهم: روحهم.

وقمرهم: أنفسهم.

والجنس: حواسهم.

وترتجلهم: سيرهم في المقامات.

وتأثيرهم: ما ظهر عنهم من الكرامات.

ورجوع دورتهم: نزولهم إلى البدايات بعد النهايات.

لكن النشأة الأخرى، يوم الطامة الكبرى. فيمانية، وشمالية في الترحيل. فالترقي بأسماء خلق لحق، وأسماء حق لخلق، على التحريم والتحليل.

وكسوف يعتري، لكمّل قد برى، وأدنى يكشفُ أعلى، لغيب الشهادة على ما خفي وزيادة في قمر النفس ونقص وذلك لتعريج القوس، فخروج من حضرة الحق ودخول، ومُحاق وأفول، ولا يكشف إلا التراب، ويتوب الله على من تاب.

ويكسف القمر الشمس، في أوجها، إذ دخل برجها، ولولا طلب الاختصار، لأوضحنا هنا من الأسرار ما فيه عبرة لأولى الأبصار.

فانظر إلى هذا الأنموذج في نفسك، واجتهد في ترحيل قمرك في شمسك، واللّه يهدي إلى الطريق الأقوم، والميل الأقوم، والسبيل الأقدم.

#### مرجانة اللؤلؤة السادسة

كذلك إذا كان الإنسان في مقام المشاهدة، عُدِمَ القرار، فعنصره النادر، وإن تلطَّفت ذاته بكشف الإيماء، وفني عن تأثير الإرادة، وسلطان الأهواء، فعنصره الهواء.

فإن كان في مقام التحقيق بالأسماء، بعد الأسرار والنزول من السماء، فعُنصره الماء.

فإن صمت وهو متكلم، وتبرًأ من العلم وهو معلم، وساوى بين الأقارب والأتراب، وعمّ بخطاب الهداية الأعداء والأحباب، فمنصره التراب.

### مرجانة اللؤلؤة السابعة

كذلك إذا علم الإنسان أن وجوده سراب، إلى جانب وجوب الوهاب. ﴿يحسبه

# الظمآن ماءً حتى إذا جاءه لم يجده شيئاً (١٠).

فلولا نفخة الدعوى ما تشبُّه بالماء، فإن ارتقى عن هذا الشكل فسرابُه عبارة عن المثل، وذلك إذا تجلى الحق إلى قلبه في مكنون غيبه، وسطعت أنواره عند التجلّي، فتخيل الظفر به في ذلك التدلى.

فَوُجِدَ الأين تحصره، والعين تبصره، والكيف ينعته، والعقل في التشبيه يمقته، فيرجع بعد الغنى إلى العجز، ويعرف أنه خلف حجاب العز، فحينئذ يجد الله عنده، فيوفيه عهده، فيحقق رشده.

### مُرجانة اللؤلؤة الثامنة

فكذلك من وَسِعَ الحقُّ قلْبَه، فقد استوت شهادته وغيبه، واتَّعدت يواقيته، وانعدمت مواقيته. وكان الحق هنا المساوي لعبده، رحمة من عنده.

وهذا هو الفرق بين النبيّ والوليّ، والتّهاميّ والنجدي، فإن النبي يسري إلى الخلاّق العليّ. والحق يسري إلى الولي. ولا طاقة له على السرى لقوة امتزاجه بالورى، وتثبته بالثرى.

فمن غلبت عليه روحانيته، واستولت عليه ربَّانيته سرى إليه سير النبي على البراق العملي.

﴿ إِلَيه يصعد الكلم الطيب والعمل الصالح يرفعه (٢).

والحق يفرّقه ويجمعه. فمن أراد بسط هذه المرجانة ولؤلؤتها على الاستيفاء، فليطالع من كتبنا كتاب (الإسراء) هناك يعرف منزلته، ويكشف مرتبته.

### مُرجانة اللؤلؤة التَّاسعة

كذلك عالم الشهادة. تمام العوالم، ونكتة العالم. هو مجتمع الأسرار، ومطلع الأنوار، به يصح المجد، وله يحصل الجد، فإن قال قائل: أنا سيد العالم.

فله أن يقول، لأن العقل لم يصح له علم إلاّ بعد المغيب في هذا الجسد، والأفول.

وإن قال: ﴿إِنَّمَا أَنَا بِشُرِ مِثْلُكُم ﴾ (٣) دون زيادة فلا اشتراك في العبارة.

والإنسان في نفسه نسختان، وكذلك له إذا صام فرحتان، فنُسخة إحساسه تفرح

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة النور، الآية ٣٩، مدنية.

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة فاطر، الآية ١٠، مكية.

<sup>(</sup>٣) القرآن الكريم، سورة الكهف، الآية ١١٠، مكية.

بفطرها. ونسخة عقله تفرح بلقاء ربّها. فكان للواحد مثالاً، والآخر تمثالاً. وقد كان ملك الروح موجوداً، أو عالم الملك مفقوداً، ولكن يلاحظه في أطوار تنقّله من الأصلاب، إلى أوان الانسلاخ منها والانسلات. فمن انسلخ عن صلبه، فقد فاز بلذّة قُربه. ومن تقدم روحه على حسّه فقد حاز حضرة قدسه. ومن دبّر ملكه في عالم الغيب أبرأه الله عند وجوده من الغيب والريب. ومن كان آدمي الوضع محمدي الإسراء، فقد حصل المقامات على الاستيفاء، وكلّمه الجبّار بواسطة الافتقار إلى النار، في حق الأغيار.

كذلك من مشى في حق غيره فقد باء بجميع خيره، فإن مشى في حقّ الحقّ فهو في مقعد صدق.

فتحقق ترشد.

### مرجانة اللؤلؤة العاشرة

وإذا كان العارف أمره متبوعاً، وكلامه مسموعاً، وحصل المشاهدة الغيبية، وحاز الرتبة القطبية، وتاقت إليه الأسرار، وطالع الأنوار من خلف حجاب الأستار، فكانت له كالشمس في مادّتها. وقبلت كل ذات على حسب حقيقتها فإذا حصل في النور تغيير، فذلك راجع إلى محل التكوير.

فكما لا يساوي قبول الجسم الصقيل قبول الدرن للنور المنور والفيض واحد، كذلك منازل القلوب عند فيض المشاهد، فالقلب يرسل نوره، والكون منه ما يكشف حجابه، ومنه ما يَرْخِي ستوره. فالغيب من كون النفس، لا من عين الشمس.

فالإمدادُ: وتريّ، والقبول: شفعي ووتري.

فنور المعرفة كالسراج، ما قرُب منه إلى الفتيلة أظلم، وغاب ما بعد عنه، وارتفع، وسطع، وأنار. وكذلك نور المعرفة ما امتزج منه بعالم الشهادة، قلَّ ضوؤه، وتراكم غمامه ونوؤه، فإن المحل كثيف، ونور المعرفة لطيف. إذ لا يُمازج اللطيف الكثيف وما تعلق منه بالعقل والروح أنار، كذات يوح وبقى على أصله من أصله من الجلاء، لما انسلخ من العماء.

وكما أن الفتيلة إذا كان في رأسها دخان مسامت لنور السراج لاصِق به جرى نور السراج في أنبوب الدخان، حتى استقر برأس الفتيلة فتتقد على بُعد، فما ظنك بنور المعرفة من بُعد. كذلك العارف إذا احترق قلبه بالشوق، وصعدت همته إلى جهة فوق، واتصلت بنور معرفة المعروف، ردّها إلى قلب العارف بأسنى معروف، فعاش بها زماناً، وأنار بها أكهاناً.

فكما أنَّ السَّراج إذا طلعت الشمس لم يتعدَّ ضوء نفسه كذلك نور المعرفة في العارف إذا تجلَّى الحق للأعيان وأظهر قدسه أنار الوجود بتجلّيه، وأنار العارف بذلك التجلّي وزاده على الغير، بما أودعه فيه. فهو يُضيء بنورين، ويشهد الحق من جهتين.

وكما أن نور السِّراج أبداً إلى جهة فوق، كذلك نور المعرفة متعلق بالحق، فإن مرّ على السراج هواء تمايل الضوء تمايل النشوان، فإن اشتد عليه الهواء عدم من العيان. كذلك نور المعرفة في العارف، إذا داخله تعلّق بها تعشقاً عدم من المشاهدة تحقّقاً.

وكما أن السُّراج يُطفىء منه الهواء ما لِحَقَ، ويبقي منه منيراً ما لم يلحق كذلك نور المعرفة، ليس يذهب ذهاباً كُلياً، ولكن يذهب منه ما تعلق بالحق. بالحق.

وكما يفجأً النَّفخ السِّراج بغتة فيُطفئه، كذلك الخطرة المتفرقة تُطفىء نور المعرفة، ولا تكلؤه. فإن بقي منه دخان، فذلك الهمّة، فسيعود إليه نوره، وهو جالس وإن لم يبق له دخان، فسيكون الفوانق الفارس.

وكما أن السَّراج إذ لم يمدَّه الدهن طُفِيء، كذلك نور المعرفة، إذا لم تمدَّه التقوى عُدِم. وكما أن السَّراج إذا لم يتعلق بجسم لم يوجد له عين، كذلك نور المعرفة مع الكون.

وكما أن السراج لا يكون ضوؤه كاشفاً إلا من حيث الظلام، كذلك نور المعرفة في الأجسام.

وكما أن السراج لا يُضيء إلاَّ من يليه، كذلك نور معرفة العارف لا يستضيء به إلا من يصطفيه ويُدْنيه.

وكما أن السراج لا يستضيء به مَنْ بَعُدَ، كذلك نور المعرفة لا يستضيء به من جحد.

وكما أن نور السُّراج يكشفه البعيد والقريب، وهو في وصفه عجيب، كذلك نور المعرفة يشهد له البعيد في الأفعال والقريب.

وكما أن من حصل في ضوء السراج لا يكشف ما بعد عنه برؤاه كذلك نور المعرفة من قرب منه لا يعرف سواه.

وكما أن السراج يقِد منه أهل الأرض، ولا تنقض ذاته، كذلك نور المعرفة إذا حققت صفاته.

وكما أن السراج ما اتصل منه بالفتيلة اتَّسع، وما بَعُدَ عنها خرج مخروط الشكل،

وسطع. كذلك نور المعرفة إذا تعلق بالأفعال اتسع باتساعها، وإذا تعلق بالحق ضاق ورقً لعجزه بمكانها.

وفي السّراج من الاعتبار ما يضيق عنه هذا الديوان، ولا يبلغ له كُنه، فكيف لو أخذنا في اعتبار الشمس في هذا المقام، والقمر في حال نقصهما والتمام. أو في كون من الأكوان، لضاق الزمان عن إبراز سرائره للعيان. فليكن من ذلك ما ذكرناه، وليستدل بهذا على ما تركناه. وهذا هو حظ الإنسان من اللؤلؤة العاشرة. قد ذكر بعضه وأجمل معناه لما قصر عنه لفظه.

والله يهدي إلى الحق وإلى صراط مستقيم.

### إثبات الإمامة على الإطلاق من غير اختلاق

#### اعلم

أن الإمامة هي المنزلة التي يكون فيها متبوعاً، وكلامه مسموعاً، وعقده لا يحل، وضرب مُهنَّده لا يُفَل. فإذا همَّ أمضى، ولا راد لما به قضى، حسامه مصلت، وكلامه مصمت، لا يجد المعترض مدخلاً إليه، وإن رام اعتراضاً عوقب عليه. قد أثبتها سبحانه كبرى، وأكبر. وصغرى وأصغر.

فأي منزلة كانت صغرت أو كبرت، جلَّت أو قلَّت. فإن الطاعة فيها من المأموم واحدة، والمخالفة لها فاسدة إذْ قد وقع التساوي في الطريق والاشتراك والحد في الحقيقة، وحكم الإمام على قسمين كما كان الإمام إمامين: ناطق ومصمت نطقاً، وصادق ومودع صدقاً، كالإمام الذي هو الكتاب الصحيح الذي يشهد عليه بالتصريح. فيحكم عليك الكتاب بما شاء كيف شاء، وكذلك قال الصادق المختار: (فيسبق عليه الكتاب فيدخل النار)(١).

وكل ملك لا يكون فيه إمام متبع فعما قريب يتجرب ذلك الملك، ويتصدع.

ولهذا توفرت دواعي كل أمّة إلى اتحاد الأثمة، وهكذا جرت الحكمة الإلهية، والنشأة الربّانية.

فقال الحكيم الخبير: ﴿وَإِن مِن أُمَّةَ إِلاَّ خَلَا فِيهَا نَذَيْرِ﴾ (٢).

<sup>(</sup>۱) حديث: وفيسبق عليه الكتاب فيدخل الناره. رواه أحمد بن حنبل ٣٨٢/١، ٤٣٠. ورواه البخاري في بدء الخلق ٢، والقدر ١، والتوحيد ٢٨، والأنبياء ١. ورواه مسلم في القدر ١، ورواه أبو داود في السنة ١٦. ورواه الترمذي في القدر ٤. ورواه ابن ماجه في المقدم ١٠.

<sup>(</sup>انظر: المعجم المفهرس لألفاظ الحديث، ٤٠٢/٢).

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة فاطر، الآية ٢٤، مكية

كُل أُمَّة على حسب ما تعطي حقيقتها، وتقبل رقيقتها، فإن الله تعالى يقول: ﴿ولا طَائرُ عَلَيْ اللَّهِ عَلَى يقول: ﴿ولا طَائرُ عَلَى يَعْلَى عَلَى الْكُمُ اللَّهُ عَلَى الْكُمُ اللَّهُ الْكُمُ اللَّهُ اللَّ

فألحق البهائم بالأمم، وحكم بذلك وعمَّ، وكل أمَّة في أفقها ناطقة، وفي أوجها عاشقة.

فليس في الوجود جماد ولا حيوان إلا ناطق بلسان. لسان ذات لا لسان حال، والقائل بخلاف هذا قائل مُحال. فالحجب كثيفة، والمعاني لطيفة. فلو كشف الغطاء، وزال الاستبطاء لرأيت كل ذات مُسَبِّحة في جنسها، ناطقة في نفسها: ﴿وَإِنْ مَن شَيء إلاّ يُسَبِّح بحمده ﴿ (٢).

وموف بعهده. ألا ترى أن المؤذن يشهد له مدى صوته فهذا قد عرفنا بحقيقة لغته. وكلام الميت يسمعه كل حيوان ما عدا الإنس والجان.

وفي كل أُمَّة من هذه الأمم نذير من جنسها، على حسب نفسها، ولا بدَّ من إيجاد الإمام المتبع في الشيء الذي قدم له واتبع. فإن نازعه آخر هلك، وبقى الأول على ما ملك، إلاَّ إن ظهر منه نقص في شروط الإمامة، ولم تثبت فيه العلامة، فليعزل من وقته قبل مقته، وليقدم في تلك المنزلة من كانت فيه الشروط على العقد المربوط.

فإمام الأئمة كلها هاديها ومُضلّها.

(لو كان فيها آلهة إلا الله لفسدتا) (٣). فقد قرن الفساد بالاشتراك، وقال: إن بها يقع الهلاك، فلا بد من اتحاده في حكم بلاده، فلا سبيل إلى منازعته، ولا مدخل إلى مطالبته، إلا كما ذكرت لك من كمال الشروط واستيفائها والوفاء بالحقوق وأدائها، وإمام الصلاة إمام فيها على أركانها ومبانيها، فإذا ركع فاركعوا، وإذا سجد فاسجدوا، ومن رفع قبل الإمام فناصيته بيد الشيطان.

وكذلك القاضي إمام فيما نصب إليه، والقائم إمام فيما قدم عليه، (وكلكم راع)(1) والراعى مسؤول عن رعيته.

فكل إنسان إمام في نفسه، وبيته، وبنيه، والإمام الأكبر المتبع، الذي إليه النهاية والمرجع، وتنعقد عليه أمور الأمّة أجمع، فكل إمام لا يخالف في إمامته، إذا ظهر بعلامته، والكل إمام تحت حكم هذا الإمام الكبير، كما أنه تحت قهر القاهر القدير، فهو الآخذ عن الحق،

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة الأنعام، الآية ٣٨، مكية

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة الإسراء، الآية ٤٤، مكية

 <sup>(</sup>٣) القرآن الكريم، سورة الأنبياء، الآية ٢٢، مكية

<sup>(</sup>٤) تقدم تخریجه.

والمعطي بحق في حق فلا تخذلوه، وانصروه، ووقروه، وعزّزوه، فإنه إلى هذه المنزلة الشريفة، بقوله تعالى: ﴿إِنِّي جاعل في الأرض خليفة﴾ (١) ولمّا وقع الاعتراض عليه جعل المعترضين سُجّداً بين يديه، واختص بخزي الأبد، من أبى عن السجود حين بادر من امتثل الأمر وسجد.

وكفى بهذا شرفاً للإنسان، فكيف إذا انضاف إلى هذا كونه على صورة الرحمن، فله الفضل على جميع الوجود بالصورة والسجود.

فبالصورة: صحّت له الإمامة.

وبالسجود: صحّت له العلامة.

حيث شهد الحق له أنه علامة.

ولماً كان الأمر على هذا الترتيب، وأعطت الحكمة هذا التقريب. كذلك هذه النشأة الإنسانية، والنكتة الربانية، فيها أئمة، كما فيها أم، أمَّة فوق أمَّة، إذا كان أم الكتاب وحضرة اللباب. والروح الفكري إمام، والروح العقلي إمام، والروح المصور في الروح الخيالي إمام، والروح الوهمي إمام. والحواس أئمة، ولكل إمام من هذه الأئمة أمَّة.

والإمام الأكبر، والنور الأزهر القلب، المقدَّم على عالم الشهادة والغيب، وهو الروح القدسى والإمام الأنسى وإليه الإشارة بقوله (صلى الله عليه وسلم):

(ألا إن في الجسد مضغة إذا صلحت صلح الجسد كله، وإذا فسدت فسد الجسد كله ألا وهي القلب)(٢).

فإن كان صالحاً فروح قدسي، وإن كان غير ذلك فشيطان غوي، فالرعية على دين الإمام. سواء كان في عالم البسائط أو في عالم الأجسام.

فأمًّا الإنسان هو الذي قال فيه الرحمن: (ما وسعني أرضي ولا سمائي، ووسعني قلب عبدي المؤمن).

حين ضاق عن تجلّيه الأرض والسماء، واستحال عليهما الاتصاف بالأسماء، فصار قلب العارف بيت حق، ومقعد صدق، فقد ثبتت الإمامة جمعاً، وأتى الناس كرهاً وطوعاً.

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة البقرة، الآية ٣٠ ، مدنية

 <sup>(</sup>۲) حديث: وألا إن في الجسد مضغة...٥. رواه البخاري في الإيمان ٣٩. ورواه مسلم في المساقاة ١٠٧. ورواه ابن ماجه في الفتن ١٤. ورواه الدارمي في البيوع ١.

<sup>(</sup>انظر: هامش كتاب حدائق الحقائق، بتحقيقنا ٢٤٦).

## واعلم

أن المبايعة لا تقع إلا على الشرط المشروط، والعقد الوثيق الموثوق المربوط، كل مبايع على قدر عزمه ومبلغ علمه، فقد يبايع شخص على الإمامة، وفي غيره تكون العلامة، فتصح المبايعة على الصفات المعقولة، لا على هذه النشأة المجهولة، فيمتد عند تلك المبايعة للخليفة الناقص من ظاهر الجنس، الخليفة المطلوب يده من حضرة القدس، فتقع المبايعة عليها، من غير أن ينظر ببصره إليها. ولذلك يقع الاختلاف في الإمام المعين لا في الوصف المتبين. فعل خليفة تجتمع القلوب عليه، ولا سيّما إن اختل ما بين يديه.

فقد صحّت المبايعة للخليفة، ففاز بالمرتبة الشريفة، وإن توجّه اعتراض فلا سبيل للقلوب المراض. الميونة بالأمراض.

ولماً كان الحق تعالى الإمام الأعلى، والمتبع الأولى، قال: ﴿إِن الذين يُبايعونك إنما يايعون الله يد الله فوق أيديهم (١٠).

ولا ينال هذا المقام إلاَّ جسم، بعد النبي المصطفى الأعظم، إلاَّ ختم الأولياء الأطول الأكرم، وإن لم يكن من بيت النبي، فقد شاركه في النسب العلوي فهو راجع إلى بيته الأعلى، لا إلى بيته الأدنى.

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة الفتح، الآية ١٠، مدنية.

# نُكتة الشرف في (غُرَف من فوقها غُرَف)

وكان وليِّي، وفَّقه اللَّه تعالى، يقول قولاً قياساً شهادة وإحساساً:

ـ لم يكن الختم من بيته مستخرجاً حتى يكون الشرف بالنسب أكمل وأتم للمنصب الشريف، وأفضل.

ولو كحُّل، هذا القائل، عينه، وتحقق ما فيه لرأى سلمان (رضي الله عنه) مُلحقاً بأهل البيت، ولعرف أن المراد ليس في البيت.

فمن شرف النبي على الوجود على البيت الرفيع وساكنيه لبو أنَّ البيت يبقى دون ختم فحمق يا أخي نظراً إلى من فللولا ما تكون في أبينا فلاك الأقدسي أمام نفسي وحيد الوقت ليس له نظير لقد أبصرت شمس البيت منه لو أنَّ النور يشرق من سنا لأصبح عالاً حياً كليماً فمن فهم الإشارة فليصنها فمن فهم الإشارة فليصنها

خسام الأولىاء عملى المعقود من الجسم المعظم في السوجود السلس يسفسك بالسوليد من بسعيد حمى بيت السولاية من بسعيد لما أُمِرت مسلائكة السسجود يُسمى وهو حيّ بالشهيد فريد اللذّات من بسيت فريد وريد اللذّات من بسيت فريد عملى الحق من حبيل السوريد في المحود في على الجسم المغيب في المحود في المحود والا سوف يملحق بالمصعيد والا مسوف يملحق بالمصعيد على الأفيلاك في سعد المسعود على الأفيلاك في سعد المسعود

رأيت الأمر ليس به تواني نطقت به، وعنه، وليس إلاً وكوني في الوجود به مكا فيما وسع السماء جهلا رتبي أردت تمسكسنا لما تجسارى وهل تخشى الذئاب عليه من قد وخاطبت النفيسة من وجودي أبعد الكشف عنه لكل عين في الجواب علي صدقا وسلمه الخفظ ما دام التملقي مألئك يا عليم السرّ مني وأن تبقي علي رداء جسمي وأن تخفي مكاني في مكان وأن تبقي علي شهود عجزي وأن تُبقي علي شهود عجزي

سسواء في هـبوط أو صحود وأن الأمسر فيه عسلسى المزيد بن دليل أنني ثموب المشهيد ولكن حل في قلب العبيد إليمه النكر من بيمض وسود مشى في القفر في عقر الأسود على الكشف المحقق والشهود عملى الكشف المحقق والشهيد جمدت، وكيف ينفعني جمودي وسلمه العيش للزمن المسعيد وسلمه العيش للزمن المسعيد عصصاماً بالمودّة في المودود كما أخفيت بأسك في الحديد كما أخفيت بأسك في العبيد كما بتوفيت مواليق العبيد

وسيبدو لك أمره، ويتَّضح لك سره، ﴿ولا ينبئك مثل خبير﴾(١) فتخلق بالسميع البصير، وتحقق بالعجز والتقصير.

فلنذكر الآن نسختك من هذا الخليفة البيتي الإمام، ثم اختم نسختك من ختم الأولياء الكرام، وبالختم يكون التمام.

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة فاطر، الآية ١٤، مكية.

# النُكتة المؤخرة في الدورة المدخرة

ولاً جـل غيبي حَل عيبي وعند شهود ربي حل عيبي ولاً في حال حبي ولاً في حال حبي ولاً في حال حبي ولاً في حال حيل ولاً اضطر أهيلي لاح ثاري ولاً كنت مختاراً حبيبا مطيب، ولم أبال بكل أهيل وكنت إلى رحيم البعد نجما ولاً كنت مسرضياً حصورا ولاً كنت مسرضياً حصورا وكنت الأمر يسري من قريب وكنت به لفرد بعد سِتُ فلو أظهرت معنى الدهر فيه فلو أظهرت معنى الدهر فيه ولكني سترت لكون أمري في فشترت الأمور بكل كشف

على قلبي فصيره عديما على قلبي فصيره سليما على نوري فصيره هشيما من الرحمن صيرني كليما فكان براق إسرائي كريما تركت، فعدت رحمانا رحيما دوين العرش وقادا رحيما وكان إمام وقت الشمس ميما على ذكر يصيره رميما لعام العقد قراماً عليما لأعجزت العبارة والرقوما محيطاً في شهادته عظيما

#### فصل

ولمًا تكلمنا على الشرف النبوي الأجلى، من طريق البيت الأعلى، حتى نستوفيه في آخر الكتاب، من غير اختصار ولا إسهاب، ولكن بتيسير ألفاظ جزئية تدل على معان كلية.

#### وصل

كذلك للإنسان نسبتان، وله في العالم منصبان فأشرفَ نَسَبَه، وأعلى منْصِبَهُ؛ أن يُنسبَ

للحقّ لا لوالديه، وأن يقيم سيره أبداً خديماً بين يديه، فإذا صحّت له هذه الرتبة، وفاز بأعلى درجة القربة، وتصرف عن سماع الإذن المتعالي، صح له النسب العالي، فكان إذْ ذاك عبد الله بن فلان، أو ما يقتدي به الثقلان.

## فصل

ولمًّا قدّمنا شرف البيت الأعلى، إذْ كان الأشدّ والأوْلى، أردنا أن تتميز الرُّتَب بالأخذ في شرف النّسب، الذي يتعلق به الورْث الحسّى، والغرض النفسي.

# وصل

كذلك صحّ التقدم لعالم غيب الإنسان، على ما فيه من نسب الحيوان، فهو محرّكه ومصرّفه، ومعرّفه. وقد احتجب عن أكثر الناس عالم غيبهم بما ظهر.

فلذلك محرموا اكتساب اللآلىء واقتناء الدرر، وحيل بينهم وبين ما يشتهون من الأسرار، وضرب بينهم وبين مطالع الأنوار، بظل هذا الجدار، وإن كان له وجود شريف، وسرٌ لطيف سأنبهك عليه، وأندبك إليه، وأعرُفك أن الورث: ورثان. لما كان العالم عالمان.

ـ فالورث الأعلى في العالم الأجلى. ورث أسرار وتجليات أنوار.

ـ والورث الأسنى في العالم الأدني. ورث استخلاف على أمصار، وتعبد أحرار.

### فصل

ولما كانت الشمس لا بدّ لها من تحول مطلعها، وتبدُّل موضعها.

# وصل

كذلك لا بد من طلوع شمس حقّك على ظاهر خلقك.

## واعلم

أن الشمس لم تزل جارية من المغرب إلى المشرق بنفسها، كما لم تزل جارية من المشرق المعرب بغيرها، غير أن البصر قاصر واللب حائر، ولا بد لها يوماً أن تظهر حركتها، وتعطي بركتها، فمن جاء أجله المسمى ولم تغفر حوبته فقد أغلق باب توبته وطلعت شمسه من المغرب، ولا ينفعه إيمان ذلك الوقت ما لم يكن آمن، وهو قوي مستبصر، فإن الله تعالى يقبل توبة عبده ما لم يغرغر.

# فصل

ولما كان هذا الأمر هو الكنز الخفي بالبحر الغربي.

# وصل

أشار إلى أن القلب هو المقعد الصدق، ومحل أسرار الحق، هو البحر المحيط، والمعبّر عنه بالعلم البسيط، عنه تكون المركبات، ومنه تصدر الحركات والسكنات.

# فصل

ولماً قال: ولا يعرف ذلك الكنز إلا من كان روحاً لا جسماً، وعلَّمه الحق من لدنه علماً، وانبعث من كان كليماً في طلبه ليعرف شرف مذهبه. وأظهر المعروف المحمود في المنكر المشهود، وجاء بثلاثة أفعال، من المقام العال. ففعل إضافة إليه، وفعل إضافة إلى الحق، وفعل شرك في العبارة عنه بين الحق والحلق.

## وصل

كأنه أشار إلى أن الإنسان في نفسه البهيمية ملاحظاً لنفسه النباتية، لايتجلى له أمر، ولا يبدو له يسرّ. فإن ارتقى عن درجة الأجسام، وزال عن عالم الأوهام، والتحق بمقام الإلقاء والإلهام، تعب في طلبه علماء الأحكام، فصار شاهده يطلب غائبه، ليعرف مقاصده ومذاهبه، فإذا وقع عليه قيّده بشرطه، واستوثق من عقده وربطه فأبدى له من المعاني ما لا ينفر عنه طبعه، ويرده عليه شرعه فيذكره، فيتذكر، وأن الله قد أنبأه بصدقه وأخبر. فهذه علوم الأدب والحكمة، وباب التواصل إلى حضرة الرحمة.

#### فصل

ولمًا قال: والذي يعرف حقيقة ذلك الكنز، ومحل النجاة والفوز، يقيم جداره، ويسكن داره، ولا يطلب على تعليمه أجراً، ويحدث لمن أنكر عليه منه ذكراً.

# وصل

أشار إلى كتمان الأسرار، من حيث، لينظر أهل الإنكار، فيصعُ منهم الاعتذار، ويُنَبَّأُ بما في طيّ هذه الأخبار.

### فصل

ولمًا قال: فإذا بلغ اليتيمان أشُدَّهما، وتُوفي الأدوار أمدهما، حينئذ يظهر الكنز. وتقوم دولة العزّ.

## وصل

كأنه يقول: فإذا بلغ الروح العقلي منتهى نظره.

وبلغ الروح الفكري غاية فكره. ووفّت الأدوار الفلكية أربعين إخلاصها. وشركت في ذلك بين تقدمها ومناصها. حيئذ جاء الروح القدسي أميراً، واتخذ الروح العقلي وزيراً، والخيواني غريراً.

## فصل

ولمًّا قال: وتشرف من الدين أسرته، وتعقد عليه أرزته، بعد ما تنقضي من الغرب طلوعها، ويظهر العدل، ويكون الفضل، ولكن إلى المشرق رجوعها.

# وصل

كأنّه يقول: وإذا كان السّرُ من القلب طالعاً، فقد كان فيه غارباً، ولكن كان غروبه طلوع ذلك الأفق العلوي، وغروباً عن المقام الإلّي، ثم قد يكون طلوعه من الأفق النفسي، ويكون غروباً عن الأفق العقلي.

# فصل

فإذا ظهر الأمر في مجمع البحرين، ولاح السرّ المكتوم لذي عينين.

## وصل

كأنه يشير إلى ظهور النكتة الربَّانية، في هذه النشأة الإنسانية، فإنه مجمع لبحر لآليء الكون والأين، والإبرة والعين.

وقوله: لذي عينين. يشير إلى صاحب الصفتين. فمن فهم فاز فوزاً عظيماً وكان بالله عليماً.

### فصل

ولماً قال: وقام سَمِيُّ النبيِّ، وعن يمينه سَميُّه الولي، وذلك عندما تنعدم الخاء، وتخط الألف في السماء، ويجري وادي منى، ويظهر الإنسان والماء. وتكون الشمس في الجوزاء.

فإذا استوى الفلك على الجودي، وهوقيل بُعداً للقوم الظالمين (١) وقُتِلَ السُفْيانيّ وكان من الفاسقين، ونادى الأبُ ابنه: هوقيل إنه ليس من أهلك (٢) هإني أعظك أن تكون من الجاهلين (٢).

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة هود، الآية ٤٤، مكية.

 <sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة هود، الجزء الأول والأخير من الآية ٤٦.

## وصل

أشار بذلك إلى الورث النبوي، والمقام البرزخي، ورفع الحجاب الإلهي، في قتل النفساني، وتحصيل المركب الإحساني، على الجودي الأنبائي.

### فصل

ولمَّا قال: وكانت علامته لأيمن الخد، الحال المكرم الأسود.

# وصل

أشار إلى الحجر الأسود الحالك، وكونه يمين الواحد المالك، فمن ثبتت له تلك العلامة، فقد صحّت له الإمامة.

## فصل

ولمَّا كانت المبايعة لهذا الإمام، بين الركن والمقام، وليس وراءها مرمى لرام.

## وصل

كذلك إذا كان واقفاً بين مقام الخُلَّة، وركن من رام بأضيافه سَدُّ الخِلَّة.

الذي قال فيه (صلى الله عليه وسلم) في صحيح الخبر: (رحِمَ اللهُ أخي لموط، لقد كان يأوي إلى ركن شديد)(١). خطاباً لجميع البشر هناك يُوصف بـ: ﴿عند ذي العرش مكين. مُطاعِ ثُمَّ أمين (٢).

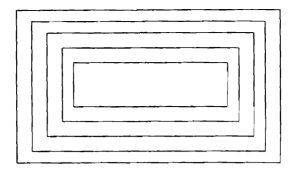
وينعقد له مبايعة التعيين في الحرم المنيع، والبيت الرفيع.

#### فصل

ولمَّا كان فتح المدينة، التي هيأتُها هكذا:

<sup>(</sup>۱) حديث: ورحم الله أخي لوط لقد كان يأوي إلى ركن. أخرج ابن جرير عن الحسن (رضي الله عنه): إن هذه الآية لما نزلت ﴿لو أنّ لي بكم قوة أو آوي إلى ركن شديده﴾. قال رسول الله (صلى الله عليه وسلم) الحديث. وأخرج البخاري في الأدب، والترمذي، وحتنه، وابن جرير، وابن المنذر، وأبي حاتم، وأبو الشيخ، والحاكم وصَحْحه وابن مردويه من طريق أبي سلمة عن أبي هريرة. (انظر: السيوطي: الدر المنثور، ٤٠٩/٤).

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة التكوير، الآيتان (٢٠، ٢١)، مكية.



باب المدينة. بالتكبير والتهليل، وفي مقدم العسكر جبريل (عليه السلام) وقد عطف اللواء المُشْرق نحو بلاد المَشْرِق، ورياح المغرب تُزعجه، وبشائر الفتح تلهجه، والملائكة به حافّون، وعليه ملتقون، وأمامه مصطفّون.

## رصل

كذلك إذا فتح العارف مدينته الكبرى بالمجاهدة، والمعاناة، والمكابدة، وارتقى إلى فتح مدينة الرسول (صلى الله عليه وسلم) ففتحها بالتهليل والتكبير، وذلك بنزول الروح الأمين، من ربّه على قلبه، بسرائر غيبه، والملائكة من بين يديه ومن خلفه، رصداً.

فحينئذٍ يرجع من حيث جاء مسروراً، وقد ترك بلاده تُعد بوراً.

فتحقق وتخلق، والله الموفق.

### فصل

ولماً قال: وفيه أخذ في هذا الرحيل، فاطو بساطك أيُها الجليل. وسِرْ معه بما معك من كثير وقليل، فإن لم يكن عندك قوة ومال، ولا طاقة بحمل العيال فسِرْ إلى معدن الإمامة، يحثو لك من المال ما استطعت أن تحمله، وذلك أيضاً له علامة مع جلي الجبهة، أقنى الأنف، وسيرته في الملك بين اللين والعُنْف. فاصحب ذلك الرَّكب المحفوظ، المصان الملحوظ، فإنه لا خير فيمن بقى بعده، ولكن الخير أمامه وعنده.

### وصل

كذلك العارف إذا نزل روح قُدْسِهِ، إلى فتح مدائن نفسه، ورجع إلى حضرة أُنْسه، لزم الجوارح أن يرجعوا وراءه، ويلازمون تلقاءه، فإن افتقروا استمدوه، وإن غِير عليهم استعدوه.

#### فصل

وبعد انقضاء هذه الدول يخرج الأعور، وقى رجله فنزل، فيُميت بإذن اللَّه فتنة، ويحيي

بإذن الله ما أمات، ويُنزل الله الغيث، ويُخرج له النبات، وتأتي إليه الأموال، وتنعقد عليه الآمال. الآمال.

إلاَّ مَنْ آَمَنَ، وتحصَّن، وتبصَّر، وأكل من الحشيش الحر، وحتى يأتي أمر الآثر الألد، فيقتله بباب لد، ويظهر دمه في الحربة، ويسرع إلى الانحصار بالأوبة، ويخرج من وراء السد أكثر عدداً، وأقوى مدداً.

فيدعو عيسى ابن مريم (صلى الله عليه وسلم) على أولئك الأمم، بعدما لم ينزلوا بالأرض دياراً، وأرسلوا سهامهم إلى الجو ليقتلوا من في السماء، فيردّها عليهم سبحانه وتعالى مخضوبة بالدّماء، فيسلط الله عليهم في ليلة داء، في أعناقهم، فيموتون في ليلة إلى آخرهم.

ثم تخصب الأرض، ويكثر الزرع، وتعظم الثمرة، ويُظل الرهط الكبير الشجرة، وتحيا الشريعة المحمدية وتظهر الحقيقة الأحدية، إلى أمد معلوم، وقدر محتوم، وتنفخ دابّة، وتطلع شمس، ولا يقبل عند ذلك إيمان نفس، والله يعصمنا من غوائل الفتن، ويصرف عنّا وجوه المحين.

# نكتة تمام الأنبياء في تعيين خاتم الأولياء

(وهو النسب الأعلى، الذي تقدّم ذكره، في نكتة الشرف. جَهِلَ من جَهِل، وعرف من عرف)

ولمًّا أشار مَنْ إشارتُه علمٌ، وطاعتُهُ غُنْمٌ، وهو الذي يلقي الأمور، ويشرح الصدور، أن أُنَِّه على تعيين هذه النكتة، وأن يأتي بها كالساعة بغتة، وذلك لتوفير داعية، من أذن واعية.

فلا بد من بسطها، وحلُّ ما قوي من ربطها، وما ذكر اللَّه في كتابه العزيز من هذا الختم من الأسرار، وما ورد عن النبي (صلى اللَّه عليه وسلم) فيه من الأخبار.

وورد الأمر أن أذكر من الكتاب العزيز مقاماته، وآياته، ونُلغز إيضاح أسمائه وصفاته.

#### فاعلم:

أيَّدك اللَّه بكلمِهِ، ووهبك معالم حِكَمِهِ، وأوضَحَ لك سِرُّ قِدَمِهِ.

أن الختم الذي يحمل لواء الولاية، ويكون المنتهى للمقام والغاية، أنه قد كان ختماً لا يُعرف، وكان له الأمر لا يُرَدُّ ولا يُصرف، في روحانية متجسّدة، وفردانية متعددة، ختم أمراً جسيماً فاستتر، وختم أمراً مقاميًا فظهر، وإن ظهر بعده وليٌّ فليس له المقام العليّ. فإنه من جملة أتباعه، وصحابته وأشياعه.

ألا ترى الأمر الإلهي قد حكم ونفد تقديره، وختم فصيّر من كان نبياً بعدما بعث نبيّنا (صلى الله عليه وسلم) وليّاً، لحُسن الاستماع، وحكم الاتباع. والتحق بالأثمة، وكان من بعض أنوار الهمة.

كذا جرى الحكم في هذا الولي، الآتي بعد هذا الختم العليّ، فليس الختم بالزمان، وإنما هو باستيفاء مقام العيان.

وإن كان لا بد أن يقارن حركة الفلك، هي زمانه، ووقته، وأوانه. فيُنسب إلى الزمان من هذا الجانب.

وهكذا أمره في سائر المراتب.

#### . . .

# إفصاح الكتاب العزيز بمقاماته، والإعلام بأحواله وآياتِهِ

#### اعلم:

أن اللّه تعالى ذكر هذا الختم المكرّم، المتبوع المعظّم، حامل لواء الولاية وخاتمها، وإمام الجماعة وحاكمها، وأنبأ عنه سبحانه وتعالى في مواضع كثيرة، من كتابه العزيز، وتنبيهاً على مرتبته ليقع التمييز.

فإن الإمام المهدي، المنسوب إلى أهل البيت النبويّ لمَّا كان إماماً متبوعاً، وآمراً مسموعاً، ربما اشتبه على الدخيل صفاتهما، واختلطت عليه آياتهما.

وأمًّا عيسى (عليه الصلاة والسلام) فلا يقع في آياته اشتراك، فإنه نبيِّ بلا ريبٍ ولا ارتباك.

ولمًا كان الختم والمهدي، كل منهما وليّ، ربما وقع اللبس، وحصل التعصّب لدواعي النفس، فلهذا الأمر الكبار ما نبّه عليه لأهل البصائر والأبصار.

وأمَّا العوام، فليس لنا معهم كلام، ولا لنا بساحتهم إلمام. لأنَّهم مقلَّدون لعلمائهم، تابعون لأمرائهم. والأمراء والعلماء يعرفونه، ويقتفون أثره ويتبعونه.

حتى أن عيسى (عليه السلام) ليدركه، فيشهد له بين الأنام أنه الإمام الأعظم، والختام لمقام الأولياء الكرام. وكفى بعيسى (عليه السلام) شهيداً.

وإن وراءكم عقبة كؤوداً، لا يقطعها إلاّ من ضمر بطنه، وسهّل حزنه.

فموضع نَبُّه عليه سبحانه وتعالى أنه سيظهر على أوليائه ويُنصر على أعدائه، ولذلك فاعلم.

وهذا فصلٌ يحتوي على: مولده، ونسبه، ومسكنه، وقبيلته. وما يكون من أمره إلى حين موته. واسمه، وأسماء أبويه، مِمَّا تضمّنه نصّ القرآن الصحيح، والخبر الواضح الصريح.

- وأمَّا القرآن العظيم: فتضمّن ذكره، وذكر أخيه.
- \* وأمَّا الخَبَو: فضمَّ ذكره دون أخيه، إلاَّ في موضع واحد، وذكره مع متَّبعيه.

وتَتبَّعت مواضع التشبيهات عليه، والتنصيص في القرآن فوجدته كثيراً، لكن على تقاسيم البرهان:

- \* فمنها في [البقرة] موضعان: فيهما علاماته، ومكانته، وآياته.
  - وفى [آل عمران] أربعة مواضع:
- ١ ـ الاعتناء قبل وجود عينه، وتقدم شرفه قبل كونه، وآثاره الحميدة، وأفعاله المشهودة.
  - ٢ ـ وإلحاقه بالنقص والحط، والنقض والحل، بعد الشد والربط.
    - ٣ ـ ومسكنه الذي لا تغيره الذاريات، ولا تجهله التاليات.
      - ٤ ـ أوجب التصديق به خالقه، وأودعه في الشرع فائقه.
        - وفي [النساء] أربعة مواضع:
- ١ ـ التحق في بعضها بصاحب النور، وتنزُّه في ذاته عن قول الزور، ومناجاته مع إخوانه،
   وجولاته في ميدانه.
  - ٢ ـ أفرده بالصدق في نطقه، مناسبة بينه وبين خلقه.
  - ٣ \_ جاء حرف تنبيه لا تبعيض، فأبانه، وأظهر للعقول السليمة منزلته ومكانه.
- ٤ ـ ثم ذكره بما دَلَّ عليه أبو يزيد في مناجاته في سماء التوحيد، وشاركه في أوضح الأسماء، صاحب سورة الإسراء.
  - وفي [المائدة] في ثمانية مواضع:
  - ١ \_ علمه الراسخ، ومنصبه الشامخ، ونوره الأوضح، وسرُّه الأفصح.
    - ٢ ـ ونُصحُهُ وتحريضه، وتخصيصُه وتحضيضُه.
  - ٣ \_ لاحقه بالعالم الأنقص تصريح النُّص، لتكميل علمه، وتنقيح فهمه.
    - ٤ \_ خاطب الحق عباده على معوّله، كما فعل بأنبيائه ورسله.
  - ٥ \_ وذكّره بالأفعال المغيّبة في العين، وردَّه من عالم البقاء إلى عالم لبس الكون.
  - ٦ \_ طلب الأعلى من المقامات العُلى فألحق بالشَّفْلي وبالعدول عن الطريقة المثلي.
    - ٧ \_ اتَّحَدَ سرَّه بربه، تعشَّقاً لانسلاخ زمان قُربه.
- ٨ ـ فأراد الرجوع عن مدركه، والسلوك على منهجه، فنودي في الأعنان، في عرصات الكيان: بلسانك الشرك، والبراءة من الإفك.
  - فوحّدَ، واستشهد، وسجد للواحد الأحد.

- وفي [الأنعام] موضع:
- ـ رتقه رتقاً لا يفتق، وجعله خلقاً لا يخلق.
  - \* وفي [براءة] موضع:
- ـ لما وقف على حقيقة شرف نفسه، ناطق بما يسر من جليسه.
  - وفي [مريم] موضعان:

توخُّ فساد، وأخمد نار العناد.

- وفي [الأنبياء] موضع:
- ـ زكى فتزكى، ونودي فلم يتلكّا.
  - \* وفي [المؤمنين] موضع:
  - ـ تشاءم فرجع، وأخصب ورتع.
    - وفي [الصافات] موضع:
    - ـ عُرض بأخيه، مع حمله بنيه.
      - وفي [الشورى] موضع:
- \_ مهَّد له السبيل، وعرف أسباب التنزيل.
  - وفي [الزخرف] موضع:
- ـ نبُّه على مقامه تنبيهاً لا يرد، ببرهان لا يُصد.
  - \* وفي [الحديد] موضع:
- ـ الحقُّ تالياً، فلم يصح أن يكون متلوّاً، وكان صدّيقاً وليّاً فإن النبي هو المتلو لا تال، والولي المولى عليه ليس الوالي.
  - \* وفي [الصف] موضعان:
    - ـ قيل عنه فقال.
    - ـ ورد ذنبه فزال المطال.
    - وفي [التحريم] موضع:
  - \_ حرّم، وأقَرّ بالمقام، وسلم.
    - وأمَّا الخبر الصحيح:

في مثل البخاري ومسلم: فانظروا ما أشار إليه ابن بطَّال، وصاحب كتاب (المعلم» إلى غير ذلك من الآيات البيّنات.

وأمًّا النبي محمد (صلى الله عليه وسلم) فإنّه اجتمع به في الأرض التي خُلق منها آدم (عليه السلام). وفي هذه الأرض من العجائب ما يعظم سماعه، ويكثر استبشاعه. وقد ذكرت هذه الأرض وما فيها من العجائب، وما تحويه من الغرائب في كتاب أفردته لها سميته، بكتاب: (الإعلام بما خلق الله من العجائب في الأرض التي خلقت منها طينة آدم عليه السلام).

واعلموا أن زمانه أربع من صورة العقود الأَوَل على ما خُطّ له في الأزل.

- \_ فكان العام الأوّل كشّهر.
  - ـ والعام الثاني كجمعة.
    - ـ والعام الثالث كيوم.
  - ـ والعام الرابع كساعة.

وما بقي من الأعوام، كخطرات الأماني والأوهام. وأنه زائل عن مرتبته بختمه، وظاهر بعلم غيره لا بعلمه، وجار في ملكه على خلاف حكمه، ولولا ظهوره بهذا العلم، وحكمه بهذا الحكم، ما صحّ له مقام الختم، ولا تُحتمت به ولاية، ولا كملت به هداية.

وأنه له حشرين، ولصحبه فخرين، ولوجهه نورين، وفي حفظه علمين، وله عالمين يشركهما في حكم، ويخص أحدهما بحكم، فهو صاحب حكمين.

وهو من العجم لا من العرب، آدم اللون، أصهب، أقرب إلى الطول منه إلى القِصر.

كأنه البدر الأزهر. اسمه: عبدُ الله، وهو اسم كل عبدٍ لِله، وأمّا اسمه الذي يختصّ به، فلا يظهر فيه إعراب، وينصرف في صناعة الإعراب.

- ـ أوله عين اليقين، وآخره قيومية التمكين.
- ـ ونصف دائرة الفلك، من جهة النصف الذي هلك.
  - ـ لا يُدعى باسم سواه، ولا يُعرف أباه.
- ـ [إن وقف قلت سرولة، وإن مشى مشى بين السعى والهرولة.
  - ـ رضي القول، شكور الفعل.
    - \_ وهذا هو فاعلمه؟

فهذه إشارته (٠٠): انظر الشكل (١).

# Excolution by L D & D & N !! The

فيما قد وضحت لك فيه الدليل، ومهدت لك السبيل، وأغلقت عليك بالنص باب التأويل، وعينته لك ياسمه ونسبه.

# 今からかかんるのを入るようしゃ

فها أنذا قد أوضحت لك فيه الدليل، ومهّدت لك فيه السبيل، وأغلقت عليك بالنصّ باب التأويل. وعيّنتُه لك باسمه، ونسبه، وسره الشريف، ومنصبه، وأن الصدِّيق الأكبر تحت لوائه، وأنه سيد الأولياء، كما أن سيدنا محمد (صلى الله عليه وسلم) سيد الأنبياء، وإن شئت أوضحته لك في العدد، وأقسم لك بهذا البلاع.

وما تضمُّنه نص القرآن الصريح، والخبر الوارد الصحيح(٠٠٠): انظر الشكل (٢):

# 4 ItN8 E 16 F F O 66 TE WOL

إنه للسيد الصمد، فانظره في ثلاثين عدد.

وكُنْ لشيطان جهلك شهاباً رصداً، فإن لم تقو على التفسير، فعن قريب يأتيك بقميصه البشير، فيكشف كروبك، ويرتد بصيراً يعقوبك، هو شفعي في خُلُقه، وشطرٌ من جهة خُلقه وحقه. فانظر هناك تجده أباك.

# وأمَّا الختم في حق الإنسان:

فهو عبارة عن المقام الذي ينتهي بك إليه، ويوقف بك لديه، وكل سالك حيث وصل، ومقامه حيث نزل، فتوقف عنده، ويظهر العارف لنا حده. ولكن ختم المقامات التوحيد، وأسرار الوجود في مزيد.

هذا الشكل المرفق تم نفله من النسخة المطبوعة لحلق المخطوطة منه.
 وقد أورد المخطوط شيئاً آخر في موضع لاحق.

<sup>(</sup>هه) هذه الأحرف الموجودة هي هكذا بالمخطوط، ويبدو أن الناسخ صنعها هكذا. لذا أوردنا ما كان بالمطبوعة لعدم ارتياحنا لهذه الإشارات وإن كنّا قد أوردناها لإثبات ما في المخطوط. المحقق.

# اللؤلؤة اللآحقة بالياقوتة السابعة

ولمًا كانت القطوف دانية، في انعطاف القرون الثلاثة المتوالية، وكان قطف فوق قطف، وعطف فوق عطف، انتهى الأمر، وقيل: ما بقى خير، ولا مير.

واستمسكوا بحديث النبي (صلى الله عليه وسلم) حين بلّغهم عنه، أنه قال: (ما ينقضي زمان، إلا والذي بعده أشر منه)(١).

وغفلوا عن القرن الرابع، الآتي بعد الثلاثة، الذي هو زمن المهدي، والخاتم الولي، ونزول عيسى النبيّ.

وذلك أنه لما انتهت القرون الثلاثة، ودخل صَفَر، ظهر الفساد في البشر، وتوالت أدوار النحوس في الأكر. إلى أن دخل رجب الفَرْد، الملحق بأول الثلاثة السَّرْد، فالتحق بأصحابه، وتميَّرُ في أترابه، والتحمت القرون، بظهور السرّ المصون.

ولماً كان ذو الحِجَّة وسط الثلاثة المحرَّمة، فكان من أعظم الشهور المعظمة، وكان شهر ضمان التبعات، والمغفرة لأهل عرفات، فهو الأول بالفضلية، وهو الوسط بالدورة الزمانية، والحكم الاصطلاحية، فخذ روحانيته في التقديم، وذلك من باب الحكمة لا التحكيم. فهو الأول وإن كان وسطاً. ولم أقل في ذلك شططاً.

ثم لما كان الترجيب التعظيم، التحق الآخر بصاحب التقديم، وهو الأصب والأصم، الملحق بالثلاثة الحُرُم. لكن أقوى ما تقدم عليه الحُجَّة، إلحاقه في التعظيم بذي الحِجَّة. وقد يكون الآخر بالجسم، يتقدم الأول في الحكم. ألا ترى النبي (صلى الله عليه وسلم) مؤخراً في النشأة الدنياوية، مقدماً في النشأة الأخراوية. وإذا صحَّ التقدم، فالتساوي أخرى، وبهذا أجرى في هذا المجرى. ألا ترى نص الرسول (صلى الله عليه وسلم) لأصحابه عنكم: (للعامل منهم أجر سبعين منكم.

فقالوا: بل منهم.

فقال: بل منكم)(١).

فأكَّد في العطف التفاضل في النطق.

<sup>(</sup>١) حديث دما ينقضي زمان، إلا والذي بعده أشرًا منه، رواه البخاري في صحيحه ج٨ ص٨٩. ط١. دار الفكر بيروت. والهيثمي في مجمع الزوائد ج١ ص١٨٠ ط١ دار الكتب العلمية. والمناوي في فيض القدير شرح الجامع الصغير ج٥ ص١٦٠ حديث ٨٠٥٨ دار الكتب العلمية، بيروت.

٢) حديث: وللعامل منهم أجر سبعين. تقدّم تخريجه أول الكتاب.

فانظر إلى عظيم هذا البذل، وعميم هذا الفضل.

فإن احتج عليك هذا الخصم الضعيف بمفاضلة هذا اللَّه والنَّصيف. فاعلم:

أن للمفاضلة أبواباً، وأن لها عند المفضّل أسباباً. إذ هي راجعة إلى الزيادة والنقص، بالحكم الاصطلاحي والنّص. فقد فضَّل الواحد صاحبه بتكليم الله له. وفضّل الآخر بالإحياء للموتى، وإبراء الأكمه والأبرص.

وإذْ قد صحَّ القول، وتبين التساوي، فقد فضلونا من غير الجهة التي فضلناهم، وعرفونا بغير الدليل الذي عرفناهم، وقد يقع الاشتراك بيننا في الصفة، ونجتمع في بعض مراتب المعرفة.

فإذا تحققت هذا التفضيل، فقد فتح لك في التفصيل، وساغ لك التأويل.

ولما كان ذو الحِجَّة أوان الفضل والتعيين، حملنا ما بعده من الشهور على المثين من السنين. فكان طلوعه بعد انقضاء الخاء، من حروف الهجاء.

وكان ميلاده بعد انقضاء الصاد والباء، بعد ميلاد الإنشاء، وانتظام الأجزاء.

ولعل الناقد ينقد السابع في العلم، فقل له ذلك أوان الحكم، في دولة العز بظهوره، وعند انقضائه، وجود ختم أوليائه، عند فناء العدد الوتر، المذكور في الشّعر (\*).

واللّه أعلم بالصواب تمُّ الكتاب

هذه هي القصيدة التي أوردها هذا المخطوط. وهي المقصودة بأن فيها العدد الوتر، المذكور في الشعر:

> عَبِ بنتُ لوجُودٍ حَوى كُلُّ صُورَةٍ وَمِن عَالَمٍ أَذْنَى وَمِن عَالَمٍ عَلاً وَلَنِ مَن عَالَمٍ الْأَنْسَارِ مِن عَنهُ وَيَبْدُو إِلَى الأَبْصَارِ مِن حَيثُ ذَاتِه فَتَجْهَلُه الأَلْبَابُ مِن حُكْمٍ فِكْرِها هُو الحيُ لَكِن لاَ حَياةً بِذَاتِهِ فَمَن هُوَ خَيْرٌ فِي الذي قَدْ ذَكَرُتُه فَمَا هُوَ مَحْفِي وَلَيْسَ بِغَائِبٍ

مِسنَ اللَّا الأَعْسلسى والجِنّ والسبَسشَسر وَمِسنْ حَسَسوانِ كَسانَ نَسبتُ أو حَسجَسرْ وَفِي أَي شَيءٍ شَاءَ مِن صُورةِ حَسَسرْ وَيَسخُفَى عَنِ الأَلْبَابِ ذَاكَ وَيَستَتِسرْ وَيُخفَى عَنِ الأَلْبَابِ ذَاكَ وَيَستَتِسرُ وَيُظْهِرُه الأَوْهَامُ لِلسَّمْعِ والبَصَرُ تَقُومُ كَسَا قَامَتْ سَائِسرُ السَّورَ بِمَا قَدْ وَصَفْنَاهُ، وَتَرْمِي بِها الفِكَر وَهَا هُوَ مَنْظُورٌ، وَيَخْفَى عَن النَّظَرْ

<sup>(</sup>ه) هنا نهاية النص فعلاً ولكن النسخة المطبوعة لم تورد القصيدة التي أوردتها نسختنا المخطوطة. لذا فقد أثبتناها من المخطوطة وحدها.

فَهَا لَيْتَ شِعْرِي هَلْ سَمِعْتُم يِمِفْلِهِ وَمَا يَدْرِي مَا جِفْنَا بِهِ غَيْرَ وَاحِدٍ وَمَا مِـفْـلُـه إِلاَّ شُـخَـيْـصٌ وإِنَّـنـي

أَلاَ فَاخْبِرُونِي أَن هَذَا هُوَ الْجِبَرُ هُوَ اللَّهُ لاَ تَدْدِي بِهِ سَائِرُ الفِيطَر عَجِبْتُ لَهُ مِنْ كَامِلٍ، وَهُوَ مُخْتَصَر

تَمُّت وبالخير عمَّت

أ ب ت ث ج ح خ د ذ ر ز س ش ص ض ط ظ ع غ ف ق ك ل م ن ه و لا ي ً لنعيم بن حماد: ويقوم المهدي في سنة مائتين. (الحديث).

وأخرج نعيم أيضاً؛ عن جعفر قال: يقوم المهدي في سنة مائتين. (الحديث). وهذا يدل على أن مدة هذه الأمة تزيد على ألفٍ بنحو أربعمائة سنة تقريباً. (رسائل إمام سيوطي).

قال الشيخ الأكبر في جفره الجامع: يظهر العنقاء في ثلاث بعد المائتين (٠٠).

وقال الشيخ الأكبر:

الكون مقامكم وأنتم ذات والحق شمس وأجمعكم ذرّاتُ الجملة فيكم وأنتم فيها أنتم لهم، وهم لكم مِزآةُ والجملة فيكم وأنتم فيها أنتم لهم، وهم لكم مِزآةُ قال رسول الله (صلى الله عليه وسلم): (الأثمة من بعدي اثنا عشر نقيباً، أولهم وآخرهم المهدي، الذي يفتح الله على يديه مشارق الأرض، ومغاربها)(١).

قال رسول الله (صلى الله عليه وسلم): (لا تنقطع الليالي والأيام، حتى يبعث الله رجلاً من أهل بيتى، يواطئ اسمه اسمى، يملأ الأرض عدلاً)(٢)

صدق رسول الله (صلى الله عليه وسلم)

قال ابن سينا في سؤال الشيخ السعيد الخير.

أبي سعيد بن أبي الخير، قدّس اللّه سرّه العزيز، وهو قوله:

قال: إن المبدأ الأول مؤثر في جميع الموجودات على الإطلاق، وإحاطة علمه بها سبب وجودها حتى لا يعرُب عنه مثقال ذرة في الأرض ولا في السماء.

نِعْمَ ما قال رح من كنز المراتب

هذه الأحاديث والإشارات كلها لبست من النص وإنما هي زائدة عليها أوردتها لأنها تعليقات القدماء على النسخة المخطوطة ومن هنا كانت أهميتها لنعلم كيف كانوا ينظرون إلى الأمر.

 <sup>(</sup>١) انظر كشف الغمة ج٣ ص ٣١٢ عن ابن عباس مع اختلاف يسير في اللفظ، دار الأضواء، بيروت.

 <sup>(</sup>۲) انظر صحيح ابن حبان ج١٥ ص٢٣٧، تحقيق شعيب الأناؤوط. ط. مؤسسة الرسالة. والمعجم الأوسط للطبرائي ج٢ ص٥٥، تحقيق إبراهيم الحسيني. ط١ دار الحرمين.

# دعاء الاستخارة

اللّهم إني أستخيرك بعلمك، وأستقدرُك بقُدرتك، وأسألك من فضلك العظيم، فإنّك تقدر، ولا أقدر، وتعلم ولا أعلم، وأنت علام الغيوب. اللّهم إن كنت تعلم أن هذا الأمر خيرٌ لي في ديني ومعاشي وعاقبة أمري، وعاجله وآجله؛ فأقدره لي، ويسره لي، ثم بارك لي فيه. وإن كنت تعلم أن هذا الأمر شَرٌ لي في ديني ومعاشي وعاقبة أمري وعاجله فاصرفه عني، واصرفني عنه وأقدر لي الخير حيث كان ثم أرضني به.

#### تمت

لا إله إلاَّ الله وحده لا شريك له، له الملك، وله الحمد، يحيي ويميت، وهو حيٌّ لا يموت بيده الخير، وهو على كل شيء قدير.

نص كتاب المعرفة

عثرت على مخطوطة كتاب «المعرفة» لابن عربي في المخطوطات المحفوظة بمكتبة طلعت تحت رقم (٧٧١ تصوف طلعت) والموجودة بدار الكتب المصرية. وهي نسخة مكتوبة بخط رقعة جيد، غير موضح بها اسم الناسخ، ولا تاريخ النسخ. وربما يرجع نسخها إلى بداية القرن العاشر الهجري، وتقع في (٢٤٨ صفحة).

تتميز هذه النسخة باكتمالها، ووضوحها الوضوح الشديد. ليست عليها مقابلات ولا هوامش. ولكن يبدو أن الناسخ كان يستدرك بعض سهوه فيعود ويضيف ما سها عنه بالهامش مرة أخرى. بنفس القلم ونوع الحبر. وأضاف أيضاً بعض عناوين لبعض المسائل بالهامش ربما نقلها عن نسخة أخرى، وربما اقترحها. وقد جاريته في اقتراحه هذا وأضفت بعض العناوين للمسائل ثم توقفت. وقد أشرت إلى هذا في موضعه من الهامش.

غلاف الكتاب موضع عليه:

من أعلى (تصوف طلعت) وأسفلها مباشرة خط وأسفل الخط كتب رقم تسجيل المخطوط بالمكتبة (٧٧١). ثم أسفل ذلك كتب عنوان الكتاب بخط جميل هكذا:

هذا كتاب المعرفة لحضرة النور الأبهر والكبريت الأحمر والنجم الأزهر الشيخ الأكبر سيدي محيي الدين قدس سرّه.

وقد رمزت لهذه النسخة بالرمز(م) نسبة إلى المعرفة وتمييزاً لها عن النسخة الأخرى التي سأذكرها. انظر غلاف الكتاب ونماذج من صفحاته الداخلية.

#### النسخة الثانية:

أما النسخة الثانية فهي أيضاً بمكتبة طلعت تحت رقم (١٢١١ تصوف طلعت) والموجودة بدار الكتب

المصرية وتحت عنوان [المسائل الدقائق في علم الحقائق] ميكروفيلم (٥٠٥٠) وعدد أوراقها (٤٧ ورقة).

كُتبت بخط نسخي معتاد لكنه واضح. وبها اضطرابات كثيرة ومشكلات نسخية ونقص في عدد المسائل كثير جداً أوضحت كل هذا في موضعه.

وأود أن أذكر أن ابن عربي لم يذكر كتاباً بهذا الاسم الذي ذكرته. وإنما له رسالة صغيرة بعنوان (المسائل) هكذا. وهي غير هذا الكتاب. وقد نشر في طبعة قديمة (حيدر أباد الدكن) ثم جمع ضمن رسائل ابن عربي في الكتاب الذي نشرته دار إحياء التراث العربي ببيروت.

وربما أن ناسخ كتاب المعرفة هذه النسخة [١٢١١ تصوف طلعت] غابت عنه صفحة الغلاف الأولى فاقترح عنواناً مناسباً وربما ناسب هذا العنوان فعلاً موضوع الكتاب لكنه ليس هو. وهذه النسخة مبين في نهايتها اسم الناسخ وزمن النسخ.

يقول في نهايتها:

فرغ من كتابة هذه المسائل الشريفة الأكبرية العبد الفقير: كمال الدين محمد بن محمد العامري الحسيني الصديقي الشهير كأسلافه بابن الغُزّي. غفر الله له صبيحة يوم الجمعة ٢١ من شهر شوال المبارك من شهور سنة (١٩١٩) أحسن الله ختامها.

وقد رمزت لهذه النسخة بالرمز (س) تميُّزاً لها عن نسخة المعرفة (الأصل).

وقمت بعمل مقابلة بين النسختين محاولاً إيجاد نسخة أخرى أبتغي بها حقيقة النص كما أراد له مؤلفه أو حتى قريب مما يريد.

ويعيب هذه النسخة أنها تتوقف عند المسألة رقم (٢٢٢٣) ويناسب رقم (٢٥٥) في المعرفة بينما سقط منها مسائل كثيرة وأشرت لكل هذا في موضعه.

أرجو أن أكون قد قدّمت الكتاب، بعد هذا الجهد الذي لا أبتغي به إلا وجهه الكريم، كما يجب وإن قصّرت فحسبي أنى بشر، والله من وراء القصد.

سعيد عبد الفتاح

تصون کاری

نداکن سب العرف الحضرة النورالابهر والكبرت الاهمر والنجم الازسرشيخ الاكبريد مجي الدين قاس سرو

المسم الاح الرحم الحمديقة الأوحميا مدعد ، عَزْ أَنْ نَعِف لَاكَدْ مَا نُوراً فاسترى الانصار نبوره . وفلي فانحف عن البها كر نظیره. فا در وانور فی انور ، و نیلی انظیور فی اظهور نه يم يعد الا عد ، ولا عرج عام الامه ، ولا محلى فاحد الرالية . فا أركالوليات ، ابن العسمة منده المحلامة . رمن كانت عند حي ما عم . فلا محمد ريد على من من من فول به سعان الله ي اعلى ان هذا اذكر يقي مداكر انه اه من واركام من و الله علم المنه هون ورد ان بي والله تعالم على المراج عمد من قوله من وان من من الزرع كلمده : ,51

ای بانسا دانری این سط نفسه مان دلان عن التيبي فالتبيع نترية - ويؤيز هم الوكل عت تحدث منصف المخفوق و دالله تعالى وإركل أما ي للت فير سوك وميلحال أن مكون عدك كما رهيامه نقى مصد فحالدنا دلا فرة - يو مكون لك فد توب مانه برهی بن ان منی هم احد نوع به بر اعدار و مرد علمت سنا وعضير كان صفيف وبريد فيريعي في الكرناهج ماتعطه الحقار فمسيح الذى تتوهم علماء الرسي وانا يعي لتبيع عن لتبيع و مادام عد ورك وبورال عبر درسه نبو رال اور هد نسخ رمل اولائم فانت مبيم أن سُنتَ او أمن ، رعاكم او حوالت و رلوبو ما هوا بومر على هذا في عسه ما صح ان بطار في العالج عبد شرك ويو مشرك وفد ظهر فی لوهود سرت و مرت نبور در مرسد

المن صولها لنه اعذها بهوا بديا لاظله الها س مع هذا فالعدين لازاد العارفة من القياه فياعمه صراوبالم ازعما لفق بغرمه غرية المعدد معان لامعودهي الحمقة الرالاه مرافاته المصوار الكوية تفاج في نظر العاري لل فالحقمة والمطانئ فكي عارقم أ ما كف من بعد والمحقيد هواه في معيدهواه في عد مل عدد الاهواه وما استميره سواه معا وفالمعبود الحمراله شعب عبادنه اولم مصادف عسبه روحيه أكحكم راجس ما في فق الور حد مونع العارة الالمقيا الله ردرا انه به لافاد لهوه عذاعدار نسبه المضعفاته مه به الكل من الاحدية الهوه وعد فطولونون الفالفلفان لارى الرعن واصرفيوموا فص عداده كل عاركال معبر فكان هؤ لعارف ككال יק'יג

الركى كال معجود جمع للحق يعدد فيد فالحق هوالمعبود مطعقا حمقا وفرقأ ولدلك سموا العايدون ولاك المجا إليها مع اسم الخاص كواد مع اوميون اوان ن اوكوكس اوملك ما تنظرال ما فيغم الأمر فعاً مل ترى الحكوب وهان لتحد الآلهي في لمعبودا لالصور عبانها الشهور فكن من عرف فأقر لاممه حمال ما مكر وانم منا البرج في حورتي الافرار والانكار واعبد ربائث حى ما تبك النفين وعم الفي فاعده فاندلاركم الابصار وهويدرك الابصار نم وصلى الله عني يوا محرانسي أنومي وعلى أله وصحبه وسسلم

# نصُ كتاب المعرفة

# بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله الذي حجبنا به عنه. عزَّ أن يُعرف له كنه. بدا نوراً فاستتر عن الأبصار بنوره. وظهر فاحتجب عن البصائر بظهوره. فاندرج النور في النور، وتبطّن<sup>(١)</sup> الظهور في الظهور. فلا يقع بصر إلاَّ عليه، ولا يخرج خارج إلاَّ منه، ولا ينتهي قاصد إلاَّ إليه. فيا أولي الألباب، أين الغيبة والحجاب، ومن كانت عينه حجاباً عليه، فلا محجوب ولا حجاب.

# (۱) مسألة في معنى قوله<sup>(۲)</sup>: «سبحان الله»

اعلم أن هذا الذكر يفتح للذاكر أن الله تعالى وراء كل تنزيه ينزّهه عنه المنزّهون. فمن أراد أن يسبّح الله تعالى فليسبّحه (١٤) عنى قوله تعالى (١٤): ﴿وَإِنْ مِنْ شَيْءٍ إِلاَّ يُسَبِّحُ بِحَمْدِهِ ﴾ (٥).

أي: بالثناء الذي أثنى به على نفسه. فإن ذلك تسبيح عن التسبيح. فإن التسبيح تنزيه. ولا تنزهه إلا عن (٢) كل نعت محدث يتصف به المخلوق. والله تعالى وراء كل ثناء لك فيه شوب. ومن المحال أن يكون عندك ثناءً على الله تعالى مُعَيَنٌ في الدنيا والآخرة، لا يكون لك فيه شوب. فإنه لا يصح لك أن تثني على الله تعالى بما لا تعلمه، ومتى علمت شيئاً أو

<sup>(</sup>١) في (س): (بطن).

<sup>(</sup>٢) في (م): (قوله).

<sup>(</sup>٣) في (س): (فالسبحه).

<sup>(</sup>٤) سقط لفظ الثناء من (س).

<sup>(</sup>o) القرآن الكريم، سورة الإسراء، الآية ٤٤، مكية.

<sup>(</sup>٦) في (م): سقطت (عن).

عقلته كان صفتك ولا بدّ. فلا يصح في الكون، على ما تعطيه الحقائق، التسبيح الذي تتوهمه علماء الرسوم. وإنما يصح التسبيح عن التسبيح، ما دام عبد وربّ، (ولا زال عبد ورب)<sup>(۱)</sup>. فلا زال الأمر هكذا تسبّح بعد ذلك أو لا تسبّح فأنت مسبّح. إن شئت أو أبيت، أو علمت أو جهلت. ولولا ما هو الأمر على هذا<sup>(۱)</sup> في نفسه ما صحّ أن يظهر في العالم عين شركٍ، ولا مشركٍ. وقد ظهر في الوجود شرك ومشرك<sup>(۱)</sup>. فلا بدّ له من مستند إلهي عنه ظهر هذا الحكم. وليس إلا ما ذكرناه من أن العبد له شوب من كل ما يسبّح به ربه من المحامد.

وأعلى المحامد بلا خلاف عقلاً وشرعاً: ﴿ لِيس كمثله شيء وهو السميع البصير ﴾ (١٠).

وقد ورد التسبيح مقيداً بلفظ مخصوص، وغير مقيّد. فالمقيّد هو المضاف إلى اسم ظاهر أو إلى ضمير مثل قوله:

«سبحان الله» و«سبحانك»، (و«سبحانه») (٥٠). فبأي اسم من أسماء الله سبُّحُه المسبّح، أو بأي حال ربطه فإن نتيجته تكون مناسبة لذلك الاسم، ومرتبطة بتلك الحال.

وأمَّا التسبيح الغير المقيّد فهو مثل قوله $(^{(7)})$ ، صلى الله عليه وسلم: «سبوح قدّوس» $(^{(Y)})$ .

وهذا أكمل تسبيح للعارفين (^). لأنه كناية عن عين المسبّح، ونتيجته أعظم النتائج. لأنه غاب عن التسبيح بالمسبّح، وعن الاسم بالمسمى.

والله أعلم.

# (٢) مسألة في معنى قوله: «الحمد لله»

قال الله تعالى آمراً: ﴿**وقل الحمد لله**﴾<sup>(٩)</sup>.

أي عواقب الثناء \_ فإن مرجع الحمد ليس إلاّ إلى الله تعالى. فإنه المُثنِي والمُثنَى عليه. فمرجع الأمر في الأمرين إليه تعالى.

ولما كان الحمد يعطي المزيد من الله تعالى للحامد. علمنا أن الحمد، بكل وجه، شكرٌ.

<sup>(</sup>١) ما بين القوسين سقط من (س).

<sup>(</sup>٢) في (س): (ذلك).

<sup>(</sup>٣) في (س): (الشرك والمشرك).

<sup>(</sup>٤) القرآن الكريم، سورة الشورى، الآية ١١، مكبة.

<sup>(</sup>٥) ما يين القوسين سقط من (س).

<sup>(</sup>٦) في (س): (فمن).

<sup>(</sup>٧) قول الرسول: سبوح قدوس. لم أهند إليه فيما بين يدي من كتب الحديث.

<sup>(</sup>٨) في (س)، (م): (العارفين).

 <sup>(</sup>٩) القرآن الكريم، سورة النمل، الآية ٩٣، مكية. ونصّها: ﴿وقل الحمد لله سيريكم آياته فتعرفونها﴾.

وكذلك ما أعطى المزيد من الأذكار فهو شكر. فهو حمدٌ كله. لأنه ثناءٌ على الله تعالى. فصاحبُ هجير الحمد المطلق الذي لا يقيده شيء (١) من الصفات الباعثة عليه يفتح عليه جميع ما يعطيه كل تحميد ما لم يقف على حال (من الأحوال لما يحصل له فيه من الحلاوة. فيقيده ذلك الاستحلاء. فلا يقف صاحب هذا الذكر مع أمر) (٢) يرد عليه من الحق تعالى (٣) فيقيده فهو مع كل وارد بحسب ذلك الوارد من غير تعلق بمعية. فمعية مع الوارد معية الحق تعالى مع عباده حيثما كانوا (١٠)، لعلمه تعالى أنهم لا يكونون إلا بحسب أسمائه الحاكمة عليهم، والمتصرفة فيهم. فهو تعالى مع أينما كانوا. كذلك الواردات لا تتعين للعبد إلا بحسب استعداده الذي أعطاه ذكره. وذكره من فعله فهو في معية مع الواردات، مع نفسه، كما ذكرنا في معية الحق على السواء.

والله أعلم<sup>(٥)</sup>.

# (٣) مسألة للغزالي «رضي الله عنه» (٦)

اعلم أن الحق تعالى هو المتفرّد بالأفعال كلها تفرّداً حقيقياً، وهو المستوجب للحمد وحده. إذ لا شركة لأحد معه في فعله، كما لا شركة للقلم مع الكاتب في استحقاق المدحية عند محسنِ الخط. ومن سواه مممن يرى منه نعمة. فهو مسخر له كالقلم، فهذا مثال ما ينبهك على تفرّده باستحقاق الحمد.

والله أعلم.

الداخلية (الباطنية) الخاصة.

<sup>(</sup>١) في (س): (بشيء)،

<sup>(</sup>٢) ما بين القوسين سقط من (س).

<sup>(</sup>٣) في (س): (سبحانه).

<sup>(</sup>٤) في (م): (حيث ما كانوا).

<sup>(</sup>٥) سقطت من (س).

ني (س): (رحمه الله تعالى). قال: والغزالي: هو أبو حامد محمد بن محمد بن محمد بن أحمد الغزالي الطوسي. ولد في مدينة (طوس) ثاني مدينة في خراسان بعد نيسابور. وكان مولده سنة (١٥٠ه ـ ١٥٠٨م) وتوفي سنة (٥٠٥ه يوم الاثنين الموافق ١٤ جمادى الآخرة، ١٨ ديسمبر سنة ١١١١م) أيضاً بمدينة (طوس) ودفن بظاهر قصبة الطابران. وما يين هذين التاريخين رحلة طويلة عققها الغزالي في العلم والمعرفة ورحل إلى بلاد كثيرة وعلم العلم في مدرسة النظام. وكتب عن العلوم الإسلامية معها وضدها حيناً. حتى استقر به المقام متصوفاً. ترك عدداً كبيراً من المؤلفات. أهمها إحياء علوم الدين، والمستصفى من علم الأصول، والأربعين في أصول الدين، وتهافت الفلاسفة، وفي التصوف مكاشفة القلوب. وغير ذلك كثيراً لكني لا أستطيع أن أغفل كتابه الهام المنقذ من الضلال، وكذلك معارج القدس. انظر: د. عبد الرحمن بدوي: مؤلفات الغزالي، وانظر أيضاً د. سليمان دنيا في كتابه الهام جداً: الحقيقة في نظر الغزالي، وإذا كان د. عبد الرحمن بدوي جمع رحلة الغزالي الخارجية وأثره، فإن د. سليمان دنيا اهتم برحلة الغزالي الغزالي، وإذا كان د. عبد الرحمن بدوي جمع رحلة الغزالي الخرجية وأثره، فإن د. سليمان دنيا اهتم برحلة الغزالي

# (٤) مسألة في معنى قوله: «لا إله إلاّ الله»

اعلم أن الألوهية مرتبة لا تكون إلا لواحد وهو الله تعالى. وهي التي انتفت عن غير الله تعالى. وهي التي تثبت لله تعالى، والذي انتفت عنه الألوهية ما انتفت عنه بنفي ناف، بل نفيها لذاتها. والذي ثبتت له الألوهية لم تثبت له بإثبات مثبت، بل ثبوتها لذاتها. فلا يفتح للذاكر في شهودها سوى العلم بها. وليس معلوم العلم إلا نسب. والنسوب: هي المذات. والحكم للنسب، والمنسوب، والمنسوب إليه. النسب: هي الألوهية. والمنسوب: هي الذات. والمنسوب إليه عكون الأثر والحكم. ومهما أفردت واحداً من هذه الثلاث(۱) دون الباقي لم يكن أثر، ولا صح حكم. فلهذا لإيجاد كان(۲) بالفردية لا بالأحدية.

والله أعلم(٢).

# (٥) مسألة في معنى قوله: «الله أكبر»

اعلم أن هذه الكلمة قد وردت في الأذان، والصلاة، وغيرهما (وهي على وزن أفعل) (٤)، ولفظة «أَفْعَل» تأتي على الأغلب بطريق المفاضلة. ثم المفاضلة في هذه الكلمة تكون في أمرين:

أحدهما: في الأسماء الإلهية.

والثاني: في ذكر الذاكرين.

أمّا المفاضلة بين الأسماء الإلهية فهو معنى قوله (°): «اللّه أكبر». أي: أجلّ وأعظم من جميع الأسماء الإلهية. بما يعطيه فهمُ الخلق في كل اسم.

وأما المفاضلة بين ذكر الذاكرين فهو أن ذكر الله تعالى نفسه أجلّ وأعظم من ذكر العبد إيّاهُ تعالى. لأن نسبته إلى الله تعالى أكبر من نسبته إلى العبد. وإن كان العبد لا يذكر الله تعالى، إلا به.

ثم الذكر على طريق المفاضلة ممنوع عند من يرى أن الذاكر هو عين المذكور. لأن الواحد لا يقبل المفاضلة في نفسه. فمن ذكر الله تعالى على هذا الحكم، بهذا الذكر،

 <sup>(</sup>١) في (س): (الثلاثة).

<sup>(</sup>٢) سقطت من (م).

<sup>(</sup>٣) سقطت من (س): وسأكتفي هنا بهذه الإشارة فسقوطها يتكرر كثيراً.

<sup>(</sup>٤) ما بين القوسين مضاف من (س).

<sup>(</sup>٥) سقط من (س).

كشف له ذوقاً يتبين له به أن الحق تعالى عينه، وأنه يستحيل أن يذكر الله تعالى غير الله  $(1)^{(1)}$  أو سمع ذكره إلا الله $(1)^{(2)}$ . وأن يكون المذكور إلا هو تعالى. ومن ذكر الله تعالى (من حيث إنه ذكر) $(1)^{(2)}$  مشروع ولا تخطر له المفاضلة. فتح له ما هو الأمر عليه من غير تقييد.

والله أعلم.

# (٦) مسألة في جواهر الغزالي<sup>(٤)</sup> في معنى قوله: «الله أكبر»

ليس المعنى به أنه أكبر من غيره. إذ ليس معه غيره. وكل من سواه (٥) من آثار قدرته. بل معناه أنه أكبر أن يعرفه غيره.

# (٧) مسالة في معنى قوله تعالى: ﴿وافوض امري إلى الله﴾ (٦)

اعلم أن الأمر قد نزل إلى الخلق جملة واحدة. فقبل كل شخص منه بقدر وسعه. وما زاد على وسعه، وفاض عنه رجع إلى الله تعالى. سواء علم به ذلك الشخص أو لم يعلم، ولكن من علم بفيضانه ورجوعه إلى الله تعالى بقوله: ﴿وَالْوَصْ أَمْرِي إلَى اللّهِ ﴾

كان له يدّ عند الله تعالى يجازيه بها. ومن لم يعلم ولم يقل فليس له عند الله يدّ.

واعلم أن العبد القابل لأمر الله تعالى لا يقبله إلا باسم خاص إلهي. وأن ذلك الاسم لا يتعدى حقيقته. فما عجز العبد ولا فاض عنه شيء. لأنه محل ظهور أثر كل اسم إلهي. (فعن الاسم الإلهي)(٧) فاض، لا عنه. فلما فوض بقوله: ﴿وَأَفُوضَ أَمْرِي إِلَى اللّهِ ﴾

ما عين اسماً بعينه. وإنما فوض إلى الاسم الجامع فتلقاه منه ما يناسب ذلك الأمر في خلق آخر.

# مسألة (٨)

قال الله تعالى: ﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجِنْ وَالْإِنْسُ إِلاَّ لَيْعِبْدُونَ﴾ (^).

<sup>(</sup>١) في (س): غيره).

<sup>(</sup>٢) في (س): (إلاّ هو).

<sup>(</sup>٣) في (س): (على الحمد المشروع).

<sup>(</sup>٤) سبقت ترجمة الغزالي. والكتاب: (جواهر القرآن)، نشر في القاهرة مكتبة الجندي بدون تاريخ.

<sup>(</sup>٥) في (س): (بل كل ما سواه من آثار قدرته).

<sup>(</sup>٦) القرآن الكريم، سورة غافر، الآية ٤٤، مكية.

<sup>(</sup>٧) ما بين القوسين سقط من (س).

 <sup>(</sup>A) القرآن الكريم، سورة الذاريات، الآية ٥٦، مكية.

اعلم أن العبادة هي الذلة في اللغة. وهي ذاتية للعبد، لا يحتاج فيها إلى تكليف وقال تعالى: ﴿وقضى ربك ألاَّ تعبدوا إلاَ إيّاه﴾(١).

فقضاء (٢) الله لا يُرَد. ولا بد أن يكون الخالق تعالى عين كل صورة يعبدها المخلوق. وكما أنه تعالى عين كل صورة عابدة. لأنه تعالى عين كل مفتقر إليه.

والله أعلم.

# مسألة (٩)

اعلم أن الأثر إذا ارتبط بين أمرين توقّف وجوده على هذين الأمرين لا محالة. فلا يصح وجود أصلاً عن أصلين.

# الأصل الأول:

الاقتدار: وهو الذي يلي جانب الحق تعالى.

# والثاني:

القبول: وهو الذي يلي جانب الممكن.

فلا استقلال من الأصلين بالوجود (٢)، ولا بالإيجاد. غير أن المكن لا يقول في نفسه إنه موجد نفسه، بل يقول:

إن الله تعالى أوجده. فلما علم الله تعالى أن الممكن آثر ربّه على نفسه بنسبة الإيجاد إليه أعطاه الظهور بصورته جزاءً.

فلا أكمل من العالم إلاَّ اللَّه تعالى.

# مسألة (١٠)

اعلم أن وصف الحق تعالى نفسه بالغنى (٤) عن العالمين. إنما هو لمن توهم أن الله تعالى ليس عين العالم. وفرَّق بين الدليل والمدلول. ولم يتحقق (٥) بالنظر إذا كان الدليل على الشيء نفسه بلا يضاد نفسه.

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة الإسراء، الآية ٢٣، مكية.

<sup>(</sup>٢) في (س): (وقضاء).

<sup>(</sup>٣) في (س): (في الوجود).

<sup>(</sup>٤) في (س): (بالغنا).

<sup>(</sup>٥) سقطت من (س).

فالأمر واحد، وإن اختلفت العبارات عليه. فهو العالم والمعلوم والعلم. وهو الدليل والدلول.

فبالعلم يعلم العلم. فالعلم معلوم العلم. فهو المعلوم وهو العلم. والعلم ذاتي للعالم. وهو قول المتكلم ما هو غيره فقط. وأما قول القائل بعد هذا ما هو هو. فهو لما يرى أنه من مفعول زائد على هو. فينبغي ألا<sup>(۱)</sup> يكون هو. وما قدر أن يثبت هو من غير علم يصفه به.

فقال: ما هو غيره، فحار، فنطق بما أعطاه فهمه. فقال: إن صفات الحق تعالى ما هي هو. ولا هي غيره. ولكن إذا قلنا نحن بمثل هذا القول. ما نقوله على حد ما يقوله المتكلم فإنه يعقل الزائد ولا بد. ونحن لا نقول بالزائد فما يزيد المتكلم على من يقول إن الله تعالى فقير (٢) إلا بحسن العبارة (٣). ونعوذ بالله أن نكون من الجاهلين.

### مسألة (١١)

اعلم أن الأسماء والصفات نسب وإضافات ترجع إلى عين واحدة. إذ لا كثرة هناك بوجود أعيان زائدة على الذات المقدسة. كما زعم من لا علم له بالله تعالى من بعض النظار. فلو كانت أعياناً زائدة، وما هو إله إلا بها، لكان معلولاً بها. (فلا تخلو إلا أن تكون هي عينه)(1). فالشيء لا يكون معلولاً لنفسه أو لا تكون. فالإله لا يكون معلولاً لعلة ليست عينه. لأن ذلك يقتضي افتقاره، وافتقار الإله محال. فكون الأسماء والصفات أعيان(٥) زائدة محال.

والله أعلم.

# مسألة (١٢)

اعلم أن الفرائض عبادة جبرية، والنوافل عبادة اختيارية فيها رائحة ربوبية لأنها تواضع. والتواضع لا يكون إلا ممن لهم سهم في السيادة والرفعة. والعبد ليس له نصيب في السيادة ولا في الرفعة. فلهذا نقص فضل النفل عن الفرض. لأن العلم بالأمر على ما هو عليه الأمر على قدر الاعتقاد. وهذا علم شريف يورث لمن قام به سعادة لا تشبهها سعادة.

<sup>(</sup>١) في (س)، (م): (أن لا).

<sup>(</sup>٢) غير واضحة في (م).

<sup>(</sup>٣) في (س): (بحسب العبارة).

<sup>(</sup>٤) (في (س): (فلا يخلو أن تكون عينه).

<sup>(</sup>٥) في (م): (أعياناً).

فإذا التزم العبد النوافل وتحقق بها فتح عليه في معرفة نفسه وربه. واعلم أن الله تعالى قد ظهر في صورة ممكن فينبغي للعبد أن يتأدب مع الله تعالى وينسب الخير إليه، وينسب الشر(١) إلى نفسه.

والله أعلم.

## مسالة (۱۳)

اعلم أن قول الله تعالى: ﴿ مَا يَأْتِيهِم مِن ذَكُر مِن رَبِّهِم محدث ﴾ (٢).

تنبيه لنا على أن كل كلام في العالم كلامه تعالى. لأنه ما أتى من الله تعالى إلينا<sup>(٣)</sup> إلا كل ذكر محدث بلا شك. وكل شيء من الله تعالى حسنٌ. ساءَ ذلك أم سَرَّ. وقد قال: فبشر عباد<sup>(٤)</sup> الذين يستمعون القول فيتبعون أحسنه أولئك الذين هداهم الله (٥) إلى معرفة الحسن والأحسن. ﴿وأولئك هم أولو الألباب (٢).

يعني: المستخرجون لُبُ الأمر المستور بالقشر صيانة له. فإن العين لا تقع إلاَّ على الحجاب. وهو الصورة التي يتجلى فيها الحق تعالى، ثم يتحول عنها إلى حجاب آخر. فما ثمَّ في الحقيقة إلاّ انتقالٌ من حجاب إلى حجاب. لأنه ما تكرر تجلُّ (٧) إلهي قط. فلا بد من اختلاف الصور. والحق تعالى من (٨) وراء ذلك كله. فما لنا منه تعالى إلا (٩) الاسم الظاهر رؤية وحجاباً.

وأما الاسم الباطن فلا يزال باطناً وهو اللب المعقول الذي يدركه أولو الألباب. يعني يعلمون أن ثَمَّ لُبَّا. وهو الاسم الباطن المستور بالاسم الظاهر. وهو المسمى (١٠٠ في الحالين. فمن قال بالرؤية صدق. لأن النبي، (صلى الله عليه وسلم)، أثبت لنا الرؤية بقوله: (ترون ربكم) (١١٠).

<sup>(</sup>١) في (م): (الذنب).

 <sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة الأنبياء، الآية ٢، مكية.

<sup>(</sup>٣) في (س): (لأن ما أتانا من الله تعالى إلا كل ذكر).

<sup>(</sup>٤) في (س): **(فبشر عبادي)** وكذلك (م).

<sup>(</sup>٥) القرآن الكريم، سورة الزمر، الآيتان (١٨، ١٨)، مكية.

<sup>(</sup>٦) استكمال آية ١٨ من سورة الزمر.

<sup>(</sup>V) في (س)، (م): (تجلي).

<sup>(</sup>۸) سقطت من (س).

<sup>(</sup>٩) سقطت من (س).

<sup>(</sup>١٠) في (س): (المسما).

<sup>(</sup>۱۱) حدیث **د**ترون ربکم.

ونفی (۱) الرؤیة لما شئل: (هل رأیت ربك) (۲). فقال: (نور آنی أراه).

أي أنه نور فلا أراه لضعف الحدوث. والنور لله تعالى وصف ذاتي. والحدوث لنا نسبة ذاتية. فنحن لا نزال على ما نحن عليه. وهو تعالى لا يزال على ما هو عليه. فمن قال على الله تعالى ظاهر، فما قال على الله تعالى إلا ما قال الله تعالى عن نفسه. ولا فائدة لكون الأمر ظاهراً إلا مشاهدته. فهو تعالى مشهود، فرئي من هذا الوجه. ومن قال إن الله تعالى باطن، فما قال على الله تعالى عن نفسه. ولا فائدة لكون الأمر باطناً إلا أنه الأبصار (٣). فهو تعالى لا يشهد ولا يرى من هذا الوجه.

ومثال ذلك صورة الإنسان الظاهرة، وروحه الباطنة المدبرة لصورته للصورة الظاهرة، فمن قال إن الإنسان عبارة عن العين الباطنة المدبرة الظاهرة. قال إنه ما يُرى. ومن قال إن الإنسان هو عبارة عن الصورة الظاهرة فقط، قال إنه يُرى.

ومن قال إن الإنسان هو المجموع فهو الظاهر والباطن قال إنه يُرى وما يُرى ـ فهو المعنى كقول الله تعالى: ﴿وَمَا رَمِيتَ إِذْ رَمِيتَ وَلَكُنَ اللَّهُ رَمِيكُ (٤٠).

فأحسن القول إثبات الأمرين على الوجهين.

فَـما فَـمُ مَـشْـهُـودٌ، ولا فَـمُ شاهـدٌ فَـمَـنْ قَـالَ شَـاهَـدْنَـاهُ يَـضـدق قـولُـه عَلَى السُمْع عَوُلْنَا فَكُنَّا أُولِي النُّهَى

سِوى واحد والفَرْقُ يُعْفَلُ سِالْجَمْعِ وَمَنْ قَال لَمْ نَشْهَدْ فَلِلصَّعفِ وَالصَّدْعِ وَلا عِلْمَ فيمَا لا يَكُونُ عن السمع

انظر: الحديث رقم (١٨٠٢) ص ٢٨٧ ح٣ من كتاب (اللؤلؤ والمرجان) عن أي سعيد الخدري قال: قال رسول الله (ص): إن الله يقول لأهل الجنة: يا أهل الجنة. يقولون: لبيك ربنا وسعديك. فيقول: هل رضيتم؟ فيقولون: وما لنا لا نرضى وقد أعطيتنا ما لم تعط أحداً من خلقك. فيقول: أنا أعطيكم أفضل من ذلك. قالوا: يا رب وأي شيء أفضل من ذلك؟ فيقول: أحلّ عليكم رضواني فلا أسخط عليكم أبداً. قيل: هو رؤية الله.

<sup>(</sup>١) في (س): (ونقا).

<sup>(</sup>٢) حديث: وهل رأيت ربك، قال: رأيت نوراً أنَّى أرافه.

ذكر الحافظ العراقي في تخريجه للأحاديث الواردة في كتاب الإحياء قال: حديث أنه وصلى الله عليه وسلم ما رأى ربه. هو قول عائشة ففي الصحيحين أنها قالت: من حدثك أن محمداً رأى ربه نقد كذب، وقال ابن خزية مع أن في رواية لأحمد في حديث أي ذر: ورأيته نوراً أنى أراه، ورجال إسنادهما صحيح. انظر: هامش الإحياء، حـ٤ ص ٣٠٤ وانظر: اللؤلؤ والمرجان، ص ٤١ حديث رقم ١١١ حـ١ باب وهل رأى النبي ربه؟.

 <sup>(</sup>٣) القرآن الكريم، سورة الأنعام، الآية ١٠٣، مكية. وهذا نشها: ﴿لا تدركه الأبصار وهو يدرك الأبصار وهو اللطيف الخبير﴾.

<sup>(</sup>٤) القرآن الكريم، سورة الأنفال، الآية ١٧، مدنية.

إذَا كِنَانَ مَعْمَصُومًا وَقَالَ بِفَوْلِهِ هُوَ الْحَقُّ لاَ يَأْتِيهِ مَينُ عَنِ القَطْعِ(١) فَعَفُلُ وشَرعٌ صَاحِبَانِ تَالَفَا فَبُودِكَ مِن عَفْلُ وبُودِك مِن شرع

#### مسألة (١٤)

اعلم أن الأتباع إنما يكون فيما حدّه الله تعالى ورسوله، (صلى الله عليه وسلم)، فتمشي حيث مشى (٢) بك، وتقف حيث وقف بك. فإن الآيات الإلهية وردت متنوعة وتنوع بتنوعها وصف المخاطب.

والله أعلم.

## مسألة (١٥)

اعلم أن الله تعالى أمرنا بتوحيده (٢)، ونهانا عن التفكر في ذاته، فعصاه أهل النظر في ذلك بأجمعهم ممن يزعم أنه من أهل الله تعالى. واحتجوا بأمور هي عليهم لا لهم. وبعد استيفاء النظر أقروا بالعجز. فلو كان ثُمَّ علمٌ وإيمان حتى صدقوا لكان ذلك في أول قدم، وتعدوا حدود الله التي هي أعظم الحدود، وجعلوا ذلك التعدي قربة إلى الله تعالى، ولم يعلموا أن ذلك عين البعد عنه.

## مسألة (١٦)

اعلم أن ليس في الوجود من يقبل الأضداد إلا العالم، من حيث ما هو واحد، وفي هذا الواحد ظهرت (٤) الأضداد. وما هي إلا أحكام أعيان الممكنات في عين الوجود التي بظهورها علمت الأسماء الإلهية المتضادة، وأمثالها. فإذا علمت ذلك فقل (٥) (بعد هذا) ما شئت. إما كثرة الأسماء أظهرت كثرة الأحكام، وإما كثرة الأحكام أظهرت كثرة الأسماء. فإنه لا ينكره عقل ولا شرع، فالوجود يشهد له. وما بقي إلا إلى ما ينسب الحكم للأسماء الإلهية أم للممكنات الكونية وهما مرتبطان (٧) محكوم بهما في عين واحدة.

فَيَا خَيْبَةَ الجُهُالِ مَاذا يَفُولُهُم؟ وَمَاذا يَفُولُ القَالِلِينَ لِجَهَلِهِم؟

<sup>(</sup>١) هذا البيت سقط من (س).

<sup>(</sup>٢) في (س): (مشا).

<sup>(</sup>٣) في (س): (في الألوهية) زائدة.

<sup>(</sup>٤) في (م): (ظهر).

<sup>(</sup>٥) الإضافة (ذلك) من (س).

<sup>(</sup>٦) ما بين القوسين سقط من (س).

<sup>(</sup>٧) في (م): (مرتبطتان).

من وَتحد فما أنصف، ومن أشرك فما أصاب. هو تعالى واحد لا بتوحيده لنفسه لأنه تعالى واحد لنفسه. فما أحديته تعالى مجعولة ولا واحديته (١) كثرة مجهولة.

والله أعلم.

## مسألة (۱۷)

فيما يتعلق بمعنى قول الله تعالى: ﴿ مَا عندكم ينفد وما عند الله باق ﴿ (٢).

فنحن وما عندنا عنده، وليس الذي عنده عندنا.

اعلم أنه ليس لنا طريق إلى الوجود إلا على وجود الحق(T) لنستفيد(T) الوجود. فتفهّم هذا الترتيب فإنه يعطيك العلم بحكم المواطن، وأنها تحكم بنفسها(T) في كل من ظهر بها(T). فمن مرّ على موطن انصبغ به. والدليل الواضح في ذلك رؤيتك الحق في النوم. وهذا موطن الخيال. فما ترى الحق فيه في صورة جسدية كانت تلك الصورة ما كانت فهو حكم الموطن، قد حكم عليك في الحق تعالى أنك لا تراه إلاّ هكذا. كما أنك إذا دخلت موطن النظر العقلي، وخرجت من(T) خزانة الخيال وموطنه، لم تدرك الحق تعالى إلاً منزها عن الصورة التي أدركته فيها في موطن الخيال(T).

وإذا كان الحكم للمواطن عرفت أنك إذا رأيت الحق تعالى ما رأيته فاثبت ذلك الحكم للموطن حتى يبقى الحق تعالى لك مجهولاً أبداً، فلا يحصل لك علم به في نفسك إلا بتوحيد المرتبة له. وأما أن تعلم ذاته فمحال لأنك لا تخلو عن موطن تكون فيه يحكم عليك ذلك الموطن بأن لا ترى الحق تعالى إلا به فإنك تفارق ما أعطاك بعد العلم به في موطن آخر. فتحكم على الحق تعالى في كل موطن بحكم ما هو غير الحكم الذي حكمت به عليه في الموطن الذي فيه، فتعرف عند ذلك أنك ما تعرف الحق تعالى من حيث يعرف نفسه وهذا غايتنا من العلم به تعالى. فما عندنا من العلم به تعالى في موطن ينفد في موطن أخر. وما عند الله تعالى من علمه بنفسه باقي لا يتغير، ولا يتبدل، ولا يتنوع بتنوع المواطن.

<sup>(</sup>١) في (س): (ولا أحدية).

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة النحل، الآية ٩٦، مكبة.

<sup>(</sup>٣) في (س): (الحق تعالى).

<sup>(</sup>٤) في (س): (لنستفيد منه).

<sup>(</sup>٥) في (س): (لنفسها).

<sup>(</sup>٦) سقطت من (س).

<sup>(</sup>٧) في (س): (عن).

<sup>(</sup>٨) في (س): (في عالم الخيال).

فإن المواطن تنوعها لذاتها ولو لم تتنوع المواطن لكانت موطناً واحداً. كما أن الأسماء الإلهية لو لم تختلف معانيها لكانت اسماً واحداً كما هي من حيث مسمّاها.

والله أعلم.

# مسألة (١٨)

قال الله تعالى: ﴿وَإِن مِن شِيءَ إِلاَّ عَنْدُنَا خُوَاتُنَهُ﴾<sup>(١)</sup>.

اعلم أن عندية الحق تعالى ليست بظرف مكان قطعاً (٢). ولا هي ظرف زمان مختص. بل هي ظرف ثالث وهو أمر نسبي لا وجودي.

والنسب أمور عدمية ثابتة الحكم معدومة العين (٢). ومن المعلوم أن اللّه تعالى يخلق الأشياء، ويخرجها من العدم إلى الوجود. وإضافة خزائن الأشياء إلى عندية الحق تعالى ظاهرها يقتضي أنه تعالى  $(^3)$  يخرج الأشياء من موجود  $(^6)$  لم تُدركه إلى وجود ندركه. فما خلّص الأشياء إلى العدم الصرف بل ظاهر الأمر يقتضي أن عدمها من العدم الإضافي. فإن الأشياء في حال عدمها مشهودة للّه تعالى، متميزة بأعيانها (بعضها عن بعض)  $(^7)$  ما عنده تعالى فيها إجمال، فخزائن الأشياء التي هي أوعيتها المخزونة فيها إنما هي إمكاناتها. لأن الأشياء لا وجود لها في أعيانها، بل لها الثبوت، والذي استفادته من الحق تعالى هو الوجود العيني. وفي حال وجودها لم تخرج من خزائنها. فإن الإمكان ما فارقها حكمه. فمن رأى الأشياء ولم ير خزائنها، ولا رأى الحق الذي عنده خزائنها فما رأى الأشياء قط.

فإن الأشياء لم تفارق خزائنها، وخزائن الأشياء لم تفارق عندية الحق تعالى، وعندية الحق تعالى وعندية الحق تعالى لم تفارق ذات الحق تعالى. فمن شهد واحدة من هذه الأمور الثلاثة فقد شهد المجموع. وما في الكون أحدية إلا أحدية المجموع.

وأنت تعلم أن الحق تعالى (٧) له الصفات العُلى، والأسماء الحسني المختلفة الحقائق والمدلولات فهي الخزائن الإلهية التي فيها خزائن الإمكانات المخزونة فيها الأشياء.

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة الحيجر، الآية ٢١، مكية.

<sup>(</sup>٢) في (س): (أصلاً).

<sup>(</sup>٣) في (س): (منفية العين).

<sup>(</sup>٤) سقطت من (س).

 <sup>(</sup>٥) في (س): (وجود) والأولى أفضل فهي تناسب فكرة نظرية وحدة الوجود في أن المعدوم شيء. وبما أنه شيء فهو موجود
لكننا لم ندركه. ثم يتحول فيما بعد إلى وجود ندركه بعد أن تفيض عليه الذات من خزائن جودها.

<sup>(</sup>٦) ما بين القوسين سقط من (س).

<sup>(</sup>٧) في (س): (سبحانه).

عسنسدين الحق عسين السبه السنول مسنسها السدي نسراه إنسزالسه لم يسزله عسنسها السدي نسراه فسعندين الحق مسعندين الحق مسعندين الحق مسعندين المله مسخهولة وعسندين مسما علم مسخهولة وليسس مسما علم خلة طرفيد

فيها لأفياب خرائين فهو لما تخيويه صائين لأنه عَين كيل كيائين وعندية الهو فيلا تعفقل وعندية الخيو لا تجهال وعندية الخلق لا تجمهل وعندين لها غنير محمل

### مسالة (١٩)

نى معنى قوله تعالى: ﴿وَمَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدَرُهُ﴾<sup>(٢)</sup>.

مَا قَدَرَ السلّب غَنيرَه أحددً وَلَيْسَ غَنيرُ فَكُلُهُمْ قَدرًا مَا حَدَدُ السلّب فَنيرُ فَكُلُهُمْ قَدرًا مَا حَدَدُ قَدْدِ الإلْهِ عِندِي سِوى أَنَّهُ السلّب فَاعدوفِ السّصورا

اعلم أن الحق تعالى قد وصف نفسه في الصورة الظاهرة باليدين والأعين، وشبه ذلك، مما وردت به الأخبار، والدليل العقلي ينزه الحق تعالى عن حكم الظاهر من ذلك في المحدثات. فحق قدره تعالى إضافة ما أضافه إلى نفسه تعالى. مما ينكر الدليل العقلي إضافته إليه تعالى. عقلاً، فذاك الذي ما قدّر الله حق قدره. ومن أضافه إليه شرعاً وشهوداً، وكان على بيّنة من ربه، فهو الذي قدر الله تعالى حق قدره.

فالإنسان الكامل الذي هو الخليفة، قدّر اللّه تعالى ظاهراً وباطناً، صورة، ومنزلة، ومعنى (٢). فمن كل شيء في الوجود زوجان: فاعل ومنفعل فيه. فالحق تعالى فاعلٌ، والعالم منفعل فيه. لأنه محل ظهور الانفعال بما يتناوب عليه من صور الإمكانات من حركة وسكون، واجتماع وافتراق. ومن صور الأكوان والصفات والنسب.

فالعالم قدر الله تعالى وجوداً. وأمّا في الثبوت فهو أظهر بحكم الأزل الذي هو(٤)

أي أن الله يصون كل ما تحتويه هذه العندية ومعلوم لأصحاب مدرسة وحدة الوجود أن العندية هي الصفات التي لا
 تتناهى في الكثرة. لذا فإن البيت التالي مباشرة يؤكد هذا المعنى في قوله:

إنسزاليه لم يسزليه عنيها لأنسه عسين كسيل كسيائين

 <sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة الأنعام، الآية ٩١، مدنية.

<sup>(</sup>٣) في (س): (ومنعاً).

<sup>(</sup>٤) في (م) تقرأ: (تعدى) وفي (س) تقرأ (الذي هو) وصححتها: (الذي هم للممكنات في ثبوتها) كما ترى وقد تأكدت=.

للممكنات في ثبوتها. لأن الإمكان للممكن نعت ذاتي نفسي (١). ولم يزل (٢) الممكن ممكناً في حال عدمه ووجوده. فكما سبح الحق تعالى نفسه عن التشبيه، سبح الممكن نفسه عن التنزيه (٣)، وما ظفر بالأمر على ما هو عليه إلا من جمع بينهما. فقال بالتنزيه من وجه عقلاً وشرعاً. وقال بالتشبيه من وجه شرعاً لا عقلاً.

والشهود يقتضي بما جاءت به الرسل إلى أممها في الله تعالى. ﴿فَمَن شَاء فَلَيُومَن وَمَن شَاء فَلَيُومَن وَمَن شَاء فَلَيكُفُر﴾ (٤). فأنا مؤمن بما جاءت به الرسل. فكل واصف فإنما هو واقف مع نعت مخصوص فينزّه الله تعالى نفسه عن ذلك النعت من حيث تخصيصه، لا من حيث إنه له. فإن أحديته تعالى أحدية المجموع، لا أحدية كل واحد من المجموع.

والله أعلم.

## مسألة (۲۰)

في بيان المعاني المرادة بقوله تعالى: ﴿وَمَا يَؤُمَنَ أَكْثَرْهُمُ بَاللَّهُ إِلاَّ وَهُمْ مَشْرَكُونُ﴾(°). وقوله: ﴿إِلاَّ الذين آمنوا وعملوا الصالحات وقليل ما هم﴾(¹).

اعلم أن «ما» زائدة. وليس القليل إلا من آمن بالله (٧) فإن الموحد من وحد الله بالله. وأمّا من وحد الله بنفسه فهو المشرك في توحيده. وما أخذ الله ميثاق الذرّية إلا بالتصديق بالوجود وبالملك لا بالتوحيد. فلما عدم التوحيد من الفطرة ظهر الشرك في الأكثر ممن يزعم أنه موحد.

وما أدّاهم إلى ذلك إلا التكليف. فإنه تعالى لما كلفهم تحقق أكثرهم أن الله تعالى ما كلفهم إلا وقد علم أن لهم اقتداراً نفسياً على إيجاد ما كلفهم به من الأفعال. فلم يخلص لهم توحيد. فلو علموا أن الله تعالى ما كلفهم إلا لما فيهم من الدعوى من نسبة الأفعال إليهم لتجردوا عنها بالله تعالى لا بأنفسهم كما فعل أهل الشهود.

منها في (الباب السادس والتسمين وأربعمائة) من كتاب الفتوحات المكية، انظر ص ١٣٢، مجلد ٤، طبعة صادر،
 س١٠٠٠.

<sup>(</sup>١) في (س): (ذاتي)، وفي (م): (نفسي) والصحيح كما أثبته. انظر: الفتوحات المكية، ج٤، ص ١٣٢، الباب (٤٩٦).

 <sup>(</sup>۲) في (س): (لا يزال).
 (۳) في (س) جاءت العكس وهي لا تصح: (فكما .

 <sup>(</sup>٣) في (س) جاءت العكس وهي لا تصح: (فكما سبّح الحق تعالى نفسه عن التنزيه سبّح الممكن نفسه عن التشبيه).
 (٤) القرآن الكريم، سورة الكهف، الآية ٢٩، مكية.

<sup>(</sup>٥) القرآن الكريم، سورة يوسف، الآية ١٠١، مكبة.

<sup>(</sup>٦) القرآن الكريم، سورة ص، الآية ٢٤، مكية.

<sup>(</sup>٧) مكررة في (م).

فإذا ألزم الذاكر نفسه هذا الذكر فتح له إقامة العذر عند الله لعباد الله فيما أشركوا فيه عند إيمانهم. فالله تعالى أثبت لهم الإيمان به. وهو عناية عظيمة.

واعلم أن من شأن الحق تعالى أنه حيثما<sup>(١)</sup> تصور كان له وجود في ذلك التصور. ولا يزول وجوده برجوع ذلك المتصور عما تصوره بخلاف المخلوق. فإنه إذا تصورته كان له وجود في تصورك. فإذا تبين لك أنه ليس كذلك زال وجوده بزوال تصورك عما تصورته. وهذا فرقان بين الحق تعالى وبين الخلق. وهو علم شريف دقيق لا يعلمه كثير من الناس. فلهذا أثبت الشرك في العالم. لأن الحق تعالى قابل صورة كل معتقد، ولو لم يكن كذلك ما كان إلهاً.

فإذا سمع السامع الخبر النبوي بوجود الله تعالى آمن به على ما يتصوره. فما آمن إلاّ بما تصوره واللّه تعالى موجود عند كل تصور. كما هو موجود في خلاف ذلك التصور بعينه. وما يؤمن أكثرهم بالله إلاّ وهم مشركون (٢٠).

لما يطرأ عليهم في نفوسهم من مزيد الله بالله تعالى، ولهم في كل مزيد تصور. ليس هو عين التصور الأول. وليس إلا الله تعالى في ذلك كله. فما جاء الله تعالى بهذه الآية إلاّ لإقامة عذرهم. ولم يتعرض للتوحيد.

والله أعلم.

# مسألة (٢١) النور والظلمة<sup>(٣)</sup>

اعلم أن النور يُدرَك ويدرك به. والظلمة تدرك ولا يدرك بها. وقد يعظم النور بحيث أن يدرك ولا يدرك به. ويقُرُبُ بحيث أن لا يدرك ويدرك به. ولا يكون إدراك النور إلاّ بنور<sup>(٤)</sup> في المدرك والمدرك لا بد من ذلك عقلاً وشرعاً.

فالحق تعالى هو النور المحض. والمحال هو الظلمة المحض<sup>(٥)</sup>. فالظلمة لا تنقلب نوراً أبداً. والنور لا ينقلب ظلمة أبداً. والخلق بين النور والظلمة برزخ. لا يتصف بالنور لذاته، ولا

<sup>(</sup>١) في (م)، (س): (حيث ما).

 <sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة يوسف، الآية ١٠٦، مكية.

 <sup>(</sup>٣) هذا العنوان غير موجود بالنسخة (س).
 وهو أيضاً على الهامش الأيسر للنسخة (م). وفضلت إضافته فهو يعبر عن المسألة. وهناك عدد من العناوين تمت إضافتها من هامش النسخة (م) وسأكتفى هنا بهذه الإشارة.

<sup>(</sup>٤) في (س): (بالنور).

<sup>(</sup>٥) في النسختين (المحضة). والصحيح ما أثبته.

بالظلمة لذاته (١) وهو الممتزج والوسط الذي له من طرفيه حكم. وهو في نفسه لا نور ولا ظلمة. ولا هو موجود ولا هو معدوم. وهو الوسط الذي يمنع النور المحض أن ينفر الظلمة المحض (٢). ويمنع الظلمة المحض أن تذهب النور المحض. فيتلقى (٦) الطرفين بذاته فيكتسب بهذا التلقي من النور ما يوصف به من الوجود، ومن الظلمة ما يوصف به من العدم. فهو محفوظ من الطرفين، ووقاية للطرفين. فلا يقدر قدر الحق إلا الله تعالى. فجمع في وصفه بين النفي والإثبات. فلو كان موجوداً لا يتصف بالعدم لكان حقاً. ولو كان معدوماً لا يتصف بالوجود لكان محالاً.

فهو الحافظ المحفوظ. فهذا الحدّ له ثابت لازم لا يخرج، فإن قلت فيه (٤) حق كان قولك صادقاً. وإن قلت فيه باطل فهو باطل. فأما مسمى النور والظلمة في العرف ففي الظاهر الأنوار المدركة في الحس، والظلمة المدركة (في الحس)(٥).

وأمّا الأنوار الباطنة المعنوية فكنور<sup>(٦)</sup> الإيمان، ونور العقل، ونور العلم. وأمّا الظلمة الباطنة فكظلمة الشرك والجهل وعدم العقل.

وأمّا الذي ليس بنور ولا ظلمة فكالشك، والظن، والحيرة، والنظر. فهذه مجازات حقائق (٧) الواجب والممكن والمحال في عرف الممكنات. فقد جمع الممكن بنفسه حقيقته، وحقيقة طرفيه. وأبين ما يكون ذلك في الممكن (٨) ما يكون فيه من المعاني، والمحسوسات والخيالات. وهذا المجموع لا يكون حكمه في الطرفين أصلاً.

فالعلم بالممكن هو العلم الواسع العظيم الموج، الذي تغرق فيه السفن. فهو بحر لا ساحل له إلا طرفيه.

واعلم أنه في مقابلة كل نور ظلمة (٩)، كما أنه في مقابل كل وجود عدم (١٠). فإن كان الوجود واجباً قابَلَهُ العدم الواجب. وإن كان الوجود ممكناً قابله العدم الممكن. فالمقابل على

<sup>(</sup>١) في (س): عكس (للنور والظلمة).

<sup>(</sup>٢) راجع الهامش (٥) في الصفحة السابقة.

<sup>(</sup>٣) في (س): (فيتلقا).

<sup>(</sup>٤) في (س): ساقطة.

<sup>(</sup>٥) ما بين القوسين سقط من (س).

<sup>(</sup>١) في (س): (فهي نور).

<sup>(</sup>٧) في (س): (الحقائق).

<sup>(</sup>٨) في (س): (لك المكن).

<sup>(</sup>٩) في (س): (في مقابل كل نور وظلمة).

<sup>(</sup>١٠) في (س): (في مقابل كل وجود وعدم).

صورة المقابَل. كالظل مع الشخص.

والله أعلم.

# مسألة (٢٢) لولا النور

اعلم أنه لولا النور لم يدرك معلوم ولا محسوس ولا متخيل أصلاً. فبالنور أدرك المحال ولذلك ينسحب على أقسام الوجوب فنقول:

محال على المحال أن يقبل الوجود. ومحال على الواجب أن يقبل العدم. ومحال على الممكن أن يقبل الوجود. وواجب على المحال أن لا يقبل الوجود. وواجب على المحال أن لا يقبل الوجود في حقه على السواء. الواجب أن لا يقبل العدم. وواجب للممكن أن يكون العدم والوجود في حقه على السواء. فقد علمت أنه ما تم معلوم في محال وغيره إلا وله نسبة ما إلى النور. والله تعالى هو المعلوم) ولولا ذلك النور الذي له إليه نسبة ما صح أن يكون معلوماً. (والله تعالى هو المعلوم) فلا معلوم إلا الله تعالى، وعلى الحقيقة فما يدري أحد (٢) ما نقول، ولا كيف تكون نسبة الأنوار (٢) مع كون تعلقها. والعبارات تقصر عن الإحاطة بها.

والله أعلم.

# مسالة (٢٣): الحجب النورانية والظلمانية

اعلم أن الحجب النورانية والظلمانية التي بين الحق تعالى، وبين العالم، إنما هي ما اتصف به الممكن في حقيقته من الظلمة والنور، لكونه وسطاً فهو لا ينظر إلا في نفسه. فلا ينظر إلا في الحجاب، فلو ارتفعت الحجب عن الممكن ارتفع الإمكان، وارتفع الواجب والمحال. فالحجب لا تزال مسدولة، ولا يمكن إلا أن يكون الأمر هكذا.

وانظر إلى قول رسول الله، صلى الله عليه وسلم: «إن لله سبعين ألف حجاب من نور وظلمة. لو كشفها لأحرقت سُبُحاتُ وجهه ما أدركه بصره من خلقه»(٤).

وقد أخبر اللَّه تعالى أن الخلق تراه يوم القيامة ولا تحرق، وسبحات وجهه موجودة، فدل

 <sup>(</sup>١) ما بين القوسين سقط من (س).

<sup>(</sup>٢) في (س): (فما ثم أحد يعرف).

<sup>(</sup>٣) في (س): (نسبة الأمور).

 <sup>(</sup>٤) حديث: (إن لله سبعين ألف حجاب من نور وظلمة لو كشفها لأحرقت سبحات وجهه ما أدركه بصره من خلق».
 الحديث: رواه الإمام مسلم، في باب الإيمان ٣٩٣، ٣٩٤ وابن ماجه، في المقدمة (٣).

والإمام أحمد بن حنبل، في مسنده المجلد الرابع ص ٤٠١، ٥٠٥. وله روايات مختلفة انظرها هناك. وانظر هامش كتاب الأزل، تأليف محمد وفا. تحقيق: سعيد عبد الفتاح طبعة أولى دار المتنبى باريس، ص ٢٦.

على أن الحجب لم ترتفع. فالرؤية حجابية ولا بد. والضمير في بصره يعود على «ما». و«ما» هنا عين خلقه.

فإنّا لا نشك أن الحق تعالى يدركنا اليوم ببصره وسبحات وجهه موجودة. والحجب إن كانت عينه تعالى فإنها لا ترتفع، وإن كانت خلقاً احترقت. فإنها مدركة ببصره من غير حجاب ولو احترقت الحجب احترقنا فلم نكن. ونحن كائنون بلا شك فلو فهم الناس معنى هذا الحديث لعرفوا نفوسهم. ولو عرفوا نفوسهم لعرفوا ربهم. ولو عرفوا ربهم لاكتفوا به من كل شيء، فلم ينظروا في ملكوت السموات والأرض. لأنه تعالى عينها.

والله أعلم.

## مسألة (٢٤): العطايا والمنح

اعلم أن المنح والعطايا الذاتية لا تكون إلا عن تجل<sup>(١)</sup> إلهي. والتجلي عن الذات لا يكون أبداً إلا بصورة استعداد المتجلي له. غير ذلك لا يكون. فالمتجلّي له ما رأى سوى صورته في مرآة الحق تعالى<sup>(٢)</sup>، وما رأى الحق تعالى ولا يمكن أن يراه، مع علمه أنه ما رأى صورته إلا فيه، كالمرآة في الشاهد إذا رأيت صورتك فيها لا تراها، مع علمك أنك ما رأيت صورتك إلا فيها. فأبرز الله تعالى ذلك مثالاً نصبه (٣) لتجليه الذاتي، ليعلم المتجلّي له أنه ما رآه، وما ثمّ مثال أقرب ولا أشبه بالرؤية والتجلّي منه. وإذا ذقت هذا ذقت الغاية التي ليس فوقها غاية من حق المخلوق.

فلا تطمع ولا تتعب نفسك في أن ترقى أعلى من هذا الدرج. فما هو ثَمَّ أصلاً. وما بعده إلا العدم المحض. فالحق تعالى مرآتك في رؤيتك نفسك وغيرك. وذاتك مرآتك لرؤيتك أسمائه. وأنت مرآته تعالى في رؤيته أسمائه وظهور أحكامها وليست سوى عينه تعالى.

فاختلط الأمر وانبهم. فمنا من جهل في علمه فقال: «والعجز عن درك الإدراك إدراك». ومنا من علم فلم يقل مثل هذا. بل أعطاه العلم (٥) السكوت. ما أعطاه العجز وهذا هو أعلى عالم بالله تعالى وليس هذا العلم إلا خاتم الرسل، صلى الله عليه وسلم، وخاتم

<sup>(</sup>١) في (م)، (س): (تجلي).

<sup>(</sup>٢) في (س): ألفاظ الثناء إما وسبحانه، فقط وإما ساقطة.

<sup>(</sup>٣) سقطت من (س).

<sup>(</sup>٤) في (م): (أسمأه) وفي (س): (أسمائه وصفاته).

<sup>(</sup>٥) في (س): (علمه).

الأولياء (١). فما يراه أحد من الأنبياء والرسل إلاّ في مشكاة الرسول الخاتم، صلى اللّه عليه وسلم، ولا يراه أحد من الأولياء إلاّ في مشكاة خاتم الأولياء (٢).

## مسألة (٢٥) علم الحق

اعلم أن الحق تعالى له علم. فهو العالم، وكذا باقي الصفات. والملك والإنسان كذلك. وحقيقة العلم واحدة.

فصفات الحق تعالى قديمة، إذ ذاته قديمة. وصفات المخلوق كلها حادثة، إذ ذاته حادثة. فانظر إلى ما أحدثته الإضافة من الحكم في هذه الحقيقة المعقولة. وانظر إلى هذا الارتباط بين المعقولات والموجودات العينية. فكما حكم العلم على من قام به أن يقال إنه عالم، حكم الموصوف به على العلم بأنه حادث في حق الحادث، وقديم في حق القديم. فصار كل واحد منهما محكوماً حاكماً عليه. وإذا كان الارتباط بين من له وجود عيني، وبين من ليس له وجود عيني قد ثَبَت. وهي نسب وإضافات عدمية. فارتباط الموجودات بعضها ببعض أقرب أن يعقل لأنه على كل حال بينهما جامع وهي الوجود العيني. ولا شك أن المحدث قد ثبت افتقاره إلى محدث أحدثه لإمكانه لنفسه، فهو مرتبط به ارتباط افتقاره، ولا بد أن يكون المستند إليه واجب الوجود لذاته، غنياً في وجوده بنفسه غير مفتقر، وهو الذي أعطى الوجود لهذا الحادث فانتسب إليه. ولما اقتضاه بذاته كان واجباً به. ولما كان استناده إلى من ظهر عنه لذاته اقتضى أن يكون على صورته فيما ينسب إليه من كل شيء، من اسم وصفة. ما عدا الوجوب الذاتي. فإنه لا يصح في وصف الحدث وإن كان واجب الوجود. إذ وجوده بغيره لا بنفسه.

والله أعلم.

# مسألة (٢٦) مسمى العالم(٢)

اعلم أن مسمى العالم بالنسبة إلى الله تعالى؛ كالظل بالنسبة إلى الشخص. فهو ظل الله تعالى. وما أوجد الله تعالى الظلال، وجعلها ساجدة متفيئة (٤) عن اليمين وعن الشمال إلا دلائل لك عليك وعليه؛ لتعرف من أنت، ومن هو، وما نسبته إليك، وما نسبتك إليه حتى تعلم من أي حقيقة إلهية اتصف ما سوى الله تعالى بالفقر الكلي إليه، وبالفقر النسبي بعضه

<sup>(</sup>١) في (س): (ولحاتم الأولياء).

<sup>(</sup>٢) في (س): (إلا من مشكاة الخاتم للولاية).

 <sup>(</sup>٣) العنوان هنا من المحقق حاولت به مجاراة النسخة (م) ولكني لم أستكمل العناوين إلا في بعض الإشارات الظاهرة فقط.

<sup>(</sup>٤) في (م): متفيأة.

إلى بعض. ومن أي حقيقة اتصف الحق تعالى بالغنى الكلي عن العالمين. ومن أين اتصف العالم، بالغنى بعضه عن بعض. من وجه عين ما افتقر إلى بعضه به.

فإن العالم مفتقر إلى الأسباب افتقاراً ذاتياً. وأعظم الأسباب له سببية الحق تعالى. ولا سببية للحق تعالى. ولا سببية للحق تعالى يفتقر اليها العالم سوى الأسماء الإلهية. والأسماء الإلهية، كل اسم يفتقر إليه العالم من عالم مثله، أو عين الحق تعالى. فهو الله تعالى لا غيره. ولذلك قال الله تعالى: في الناس أنتم الفقراء إلى الله والله هو الغنى الحميد، (١).

ومعلوم (٢) أن لنا افتقاراً من بعضنا إلى بعض. فأسماؤنا أسماؤه تعالى. إذ إليه الافتقار بلا شك. وأعياننا في نفس الأمر ظله لا غيره. فهو تعالى هويتنا لا هويتنا. وقد مهدنا إليك <sup>٣)</sup>.

والله أعلم.

## مسألة (٢٧) الرؤية بحسب العقيدة

اعلم أنه لا بدّ لكل شخص من عقيدة في ربه \_ يرجع بها إليه، ويطلبه فيها \_ فإذا تجلّى الحق تعالى في صورة معتقده عرفه فأقرُّ به. وإن تجلّى له في غيرها أنكره ومجّده وتعوّذ منه. وأساء الأدب عليه في نفس الأمر. وهو عند نفسه أنه قد تأدب معه.

فلا يعتقد معتقد إلها إلا بما جعل في نفسه. فالإله في الاعتقاد بالجعل. فما رأوا إلا نفوسهم وما جعلوا فيها. فمراتب الناس في العلم بالله تعالى في الدنيا هو عين مراتبهم في الرؤية يوم القيامة. وقد أعلمتك بالسبب الموجب لذلك. فإياك أن تتقيد بقيد مخصوص وتكفر بما سواه (٤)، فيفوتك (٥) الأمر على ما هو عليه.

فكن في نفسك هيولى<sup>(١)</sup> لصور المعتقدات كلها. فإن الإله تعالى أوسع وأعظم من أن يحصره عقد دون عقد. فإنه تعالى يقول: ﴿فَإِينِما تُولُوا فَتُم وَجُهُ اللّه﴾(٧).

ووجه الشيء حقيقته. فنبّه بهذا قلوب العارفين لَيْلا تشغلهم عوارض الحياة الدنيا عن

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة فاطر، الآية ١٥، مكية.

<sup>(</sup>٢) معراق عاريها علورد (٢) في (م): (ومعلوماً).

<sup>(</sup>٣) في (س): (وقد مهدنا لك السبيل فانظر).

<sup>(</sup>٤) في (س): (تتقيد بعقد مخصوص وتفكر).

<sup>(</sup>٥) في (س): (فيفوتك العلم بالأمر).

 <sup>(</sup>٦) الهيولي: هي جوهر ووجوده بالفعل إنما يحصل لقبول الصورة الجسمية لقوة فيه قابلة للصور، وليس له في ذاته صورة تخصه إلا معنى القوة.

انظر: الحدود، لابن سينا ضمن ثلاث رسائل في الحدود، دار النهضة العربية، ١٩٧٨.

<sup>(</sup>٧) القرآن الكريم، سورة البقرة، الآية ١١٥، مدنية.

استحضار مثل هذا. فإن العبد لا يدري في أي وقت يُقْبَض. فلعله يقبض في وقت غفلته.

ثم إن العبد الكامل مع علمه بهذا يلزمه في الصورة الظاهرة والحال المقيدة التوجه إلى شطر المسجد الحرام بالصلاة. ويعتقد أن الله تعالى في قبلته حال صلاته. وهو بعض مراتب وجه الحق تعالى من ﴿فأينما تولوا فثم وجه الله﴾(١).

فشطر المسجد الحرام منها. ففيه وجه الله تعالى. ولكن لا تقل هو هنا فقط. بل قف عندما تركت، والزم الأدب في استقبال المسجد الحرام. وعدم حصر الوجه في تلك الأينية الحاصة. بل هي من جملة أينيات «ما تولوا». فقد بان لك عن الله تعالى في أينية كل وجه. وما ثم إلا الاعتقادات. فالكل مصيب، وكل مصيب مأجورٌ. وكل مأجور سعيد مرضي عنه. وإن شفي زماناً في الدار الآخرة. فقد مرض وتألم. في الحياة الدنيا، أهل السعادة. مع علمنا بأنهم أهل حق.

فمن عباد الله من تدركهم تلك الآلام في الآخرة في دار تسمى جهنم. ومع هذا لا يقطع أحد من أهل الله تعالى أهل العلم؛ الذين كوشفوا الأمر على ما هو عليه أن لا يكون لهم نعيم خاص في تلك الدار. إمّا بفقد ألم كانوا يجدونه فارتفع عنهم فيكون نعيمهم راحتهم عن وجدان ذلك الألم أو يكون نعيمهم زائداً كنعيم أهل الجنان.

والله أعلم.

# مسالة (٢٨) تحول الألوهية يوم القيامة<sup>(٢)</sup>

اعلم أنه قد صبّ فيما خرّجه مسلم، رحمه الله تعالى، من تحول الألوهية، وتبدّلها يوم القيامة في صور الاعتقادات والمعارف. وفيه اعتقاد المشبهة وغيرهم، ولا بدّ من إفراد كل طائفة في تلك الدار به تعالى. فلا بدّ من تجلّيه في صور اعتقاداتهم. وذلك راجع إلى الرائى، لا إلى المرئى.

فإن الحقائق الإلهية لا تتبدّل. ولهذا نقص علم من خرج عن طريقتنا في أي حضرة يقع فيها تجلّي الألوهية. ولذلك سمي عالم التمثيل أو التبديل برزخاً، لكونه وسطاً بين حقائق جسمانية وحقائق غير جسمانية. فتعطي هذه الحضرة هذه التجلّيات، وبها ترتبط المعاني بالصور ربطاً محققاً.

والله أعلم.

في (س): (أينما تولوا فتم وجه الله).

<sup>(</sup>٢) العنوان من المحقق.

## مسألة (٢٩) قلب العارف

اعلم أن قلب العارف بالله تعالى من رحمة الله تعالى. وهو أوسع من رحمة الله تعالى فإنه وسع الحق تعالى. ورحمته لا تسعه، لأن الرحمة تقتضي مرحوماً. والله تعالى غني عن العالمين. هذا لسان عموم من وجه.

أما لسان الخصوص، من وجه آخر. فاعلم أن الألوهية تطلب المألوه، والربوبية تطلب المربوبية تطلب المربوب. وإلا فلا عين لها إلا به وجوداً وتقديراً. والذات المقدسة لها الغنى عن العالمين. والربوبية ما لها هذا الحكم. فبقي الأمر بين ما تطلبه الربوبية وبين ما تستحقه الذات من العالمين.

وليست الربوبية على الحقيقة والإنصاف<sup>(۱)</sup> عين هذه الذات، فلما تعارض الأمر بحكم النسب ورد في الخبر وصف الحق تعالى بالشفقة على عباده. فأول ما نفى عن الربوبية بنفسه المنسوب إلى الرحمن بإيجاده العالم الذي تطلبه الربوبية والألوهية بحقيقتهما. فيثبت على هذا الوجه أن رحمة الله تعالى وسعت كل شيء فوسعت فهي أوسع من قلب العارف. أو مساوية له في السعة.

ومعنى وسع قلب العارف للَّه تعالى هو أنه إذا تجلَّى له لا يمكن أن ينظر مع غيره.

واعلم أنه لا يشهد القلب ولا العين أبداً إلاّ صورة معتقده في الحق تعالى. فلا ترى العين إلاّ الحق الاعتقادي.

ولا خفاء في تنوع الاعتقادات. فمن قيّده أنكره في غير ما قيده به وأقرّ به فيما قيّده به، إذا تجلّى له. ومن أطلقه عن التقييد لم ينكره، وأقرّ به في كل صورة يتجلّى فيها.

وصوّر التجلّيات ما لها نهاية يقف العارف عندها. وكذلك العلم باللّه تعالى ما له غاية في العارفين يقف عندها. بل العارف في كل زمان يطلب الزيادة من العلم: ورب زدني علماً (٢٠).

<sup>(</sup>١) في (س): (وليست الربوبية إلا عين هذه الذات).

وهذا يناقض ما سبق في قوله: (والذات المقدسة لها الغنى عن العالمين والربوبية ما لها هذا الحكم). والسبب في وجهة نظره:

أن الربوية تطلب المربوب والذات تستغني عن الكل، فيظل الحكم بالنسبة للربويية على ما تطلبه. بينما استحقاق الغنى للملذات في أنها لم تطلب هذا المربوب.

وقال تمالى: ﴿ وَاللَّهُ عَنِي عَنِ الْعَالَمِينَ ﴾.

 <sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة طه، الآية ١١٤، مكية. ونشها: ﴿ وقل رب زدني علما ﴾.

فالأمر لا يتناهى من الطرفين. هذا إذا قلت حق وخلق. فإذا نظرت قوله تعالى: ﴿كنت سَمِعُهُ الذِّي يُسْمِعُ بهُ وَبصرهُ الذِّي يُبْصِرُ به﴾(١).

إلى غير ذلك من القوى لم تفرق فقلت الأمر كله حق، أو خلق كله. فهو خلق بنسبة، وهو حق بنسبة والعين واحدة.

فعين صورة ما تجلّى، عين صورة ما قبل ذلك التجلّي. فهو المتجلّي والمتجلّى له. فانظر ما أعجب ما أمر الله تعالى من حيث هويته ومن حيث نسبته إلى العالم في حقائق أسمائه الحسنى. والله أعلم.

#### مسألة (٣٠)

في معنى قوله تعالى: ﴿إِن في ذلك لذكرى لمن كان له قلب أو ألقى السمع وهو شهيد (٢٠).

إنما سُمِّي القلب قلباً لتقلبه في أنواع الصور والصفات، ولم يقل لمن كان له عقل. لأن العقل قيد يحصر الأمر في نعت واحد. والحقيقة تأبى الحصر في نفس الأمر. فما هو ذكرى لمن كان له عقل وهم أصحاب الاعتقادات الذين يكفر بعضهم بعضاً، وما لهم من ناصرين.

فإن إله المعتقد ما له حكم في إله المعتقد الآخر. وصاحب الاعتقاد يذب عن الأمر الذي اعتقده في إلهه وينصره. وذلك الإله الذي اعتقده لا ينصره. وكذلك المنازع له، ما له نصرة من إلهه الذي اعتقده. فما لهم من ناصرين.

فالحق تعالى عند العارف هو المعروف الذي لا يُنْكُر. فلهذا قال من كان له قلب. يعني يعلم تقلب القلب لتقلب الحق تعالى في الصور.

وأمًا أهل الإيمان الذين قلدوا الرسل، فهم المرادون بقوله تعالى: ﴿أُو أَلَقَى السمع﴾. لما وردت به الأخبار الإلهية. ﴿وهو شهيد﴾. بيّنه على حضرة الخيال واستعماله. وهو قوله، صلى الله عليه وسلم: (أن تعبد الله كأنك تراه)(٣).

<sup>(</sup>١) في (س): (كنت سمعه وبصره إلى غير ذلك).

والحديث: رواه الإمام البخاري، جـ م ص ١٠٥ باب التواضع. وانظر أيضاً الأحاديث القدسية، طبعة المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية ص (٨١) حديث رقم (٨١). ونصّه: [من عادى لي ولياً فقد أذنته بالحرب، وما تقرب إلى عبدي بشيء أحب مما افترضته عليه. وما يزال عبدي يتقرب إليّ بالنوافل حتى أحبه. فإذا أحببته كنت له سمعاً.....]الخ.

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة ق، الآية ٣٧، مكية.

<sup>(</sup>٣) الحديث أول كتاب الإيمان. باب الإيمان ما هو وبيان خصاله (١) حديث رقم (٥). ص ٢ ج ١ ـ من كتاب اللؤلؤ والمرجان، وضع محمد فؤاد عبد الباقي وقال: أخرجه البخاري، كتاب الإيمان، باب سؤال جبريل للنبي (ص) عن الإيمان والإسلام.

وقوله: (إن الله في قبلة المصلي)(١).

فلذلك هو شهيد.

والله أعلم.

# مسألة (٣١) حق العالم(٢)

وانظر ما أحسن ما قاله الله تعالى في حق العالم، وتبدله مع الأنفاس: وبل هم في لبس من خلق جديد الأمر مع الأنفاس. لكن عن حلق جديد الأشاعرة (٤) في عين واحدة فلا يعرف أكثر الناس تجدد الأمر مع الأنفاس. لكن عثرت عليه الجبائية (٥) في العالم كله. وجهله أهل النظر بأجمعهم. ولكن أخطأ الفريقان.

أما الجبائية فبكونهم ما عثروا على أحدية عين الجوهر المعقول الذي قبل هذه الصورة.

وأمّا الأشاعرة فما علموا أن العالم كله مجموع أعراض تتبدل مع الأنفاس، إذ العرض لا يبقى زمانين. ويظهر ذلك في الحدود للأشياء، كالتحيز في حد الجواهر القائم بنفسه وقبوله. فالتحيز والقبول عرضان ليسا بزائدين على عين الجوهر المحدود. لأن الحدود الذاتية هي عين الحدود. فقد صار ما لا يبقى زمانين وأزمنة. وعاد ما لا يقوم بنفسه يقوم بنفسه. فالمنكرون لذلك هم في لبس من خلق جديد.

وأمًّا أهل الكشف فإنهم يرون أن الله تعالى يتجلّى في كل نفس ولا يكرر ذلك التجلّي. ويرون، أيضاً، شهوداً أنه في كل تجلّ يعطي خلقاً ويذهب بخلق. وإنما إذهابه الإفناء، وإعطاؤه الإيجاد الآخر.

والله أعلم.

<sup>(</sup>١) قال مالك في الموطأ: حدّثنا نافع عن ابن عمر، أن رسول الله (ص) رأى بصاقاً في قبلة المسجد، فحكه. ثم أقبل على الناس فقال: وإذا كان أحدكم يصلي فلا يبصق قبل وجهه، فإن الله قبل وجهه إذا صلى. انظر: موطأ الإمام مالك، ط٣، تحقيق عبد الوهاب عبد اللطيف، نشر المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية ١٩٨٧.

<sup>(</sup>٢) العنوان من المحقق.

<sup>(</sup>٣) القرآن الكريم، سورة ق، الآية ١٥، مكية.

<sup>(</sup>٤) الأشاعرة: ينسب أصحاب هذا المذهب إلى الإمام أي الحسن الأشعري: «علي بن إسماعيل الأشعري» المتوفى سنة ٣٣٠ه. ومن أهم كتبه: (مقالات الإسلاميين)، نشر بالقاهرة على جزأين بتحقيق محيى الدين عبد الحميد، مكتبة النهضة المصرية، الطبعة الأولى ١٩٥٠م.

 <sup>(</sup>٥) في (س): (الحسبانية) وهو خطأ. ولكنه كما ذكرت.
 والجبائية: هي فرقة من الفرق الكلامية المعروفة وهم أتباع

والجبائية: هي فرقة من الفرق الكلامية المعروفة وهم أتباع أبي على: محمد بن عبد الوهاب بن سلام بن خالد الجبائي. وقد تحاور الجبائي مع أبي حسن الأشعري عن معنى الطاعة. وكفره فيها الأشعري. انظر: الفرق بين الفوق، للبغدادي، ص ١٩٤ ط مكتبة الكليات الأزهرية القاهرة.

# مسألة (٣٢) في المعرفة والهمة

إن المعرفة لا تترك للهمّة تصرفاً، وذلك لوجهين:

أحدهما: لتحققه بمقام العبودية، ونظره إلى أصل خلقه الطبيعي.

والآخر: أحدية المتصرف والمتصرف فيه، فلا يرى على من يرسل همته.

وفي هذا المشهد يرى أن المانع له ما عدل عن حقيقته التي هو عليها في حال ثبوت عينه، وفي حال عدمه. فما تعدى حقيقته.

فهذا وأمثاله يمنع العارف من التصرف في العالم. ولأن الهمة لا تعقل إلا بالجمعية التي لا متسع لصاحبها إلى غير ما اجتمع عليه. والمعرفة تفرقه عن هذه الجمعية.

فيظهر أن العارف (التابع) المعرفة (يعاني) (١) الضعف والعجز. وفي مثل هذا المقام،قال عليه الصلاة والسلام، عن أمر الله تعالى له بذلك: ﴿ مَا أَدْرِي مَا يَفْعُلُ بِي وَلَا بَكُم إِن أَتَبِعُ إِلَّا مَا يُوحَى إِلَيْ ﴾ (٢).

فالرسول لا يحكم إلا بما يوحى إليه، ما عنده غير ذلك. فإن أوحي إليه بالتصرف تصرف، أو بالمنع امتنع. فإن خُيِّر اختار ترك التصرف.

ولا شك أن مقام الرسالة يطلب التصرف بظهور ما يصدقه عند أمته على ما جاء به، ليظهر دين الله تعالى. والولي ليس كذلك. ومع هذا فلا يطلبه الرسول في الظاهر. لأن له الشفقة على أمته. فلا يريد أن يبالغ في ظهور الحجة عليهم. فإن في ذلك هلاكهم. كما قال الله تعالى في حق أكمل الرسل، وأعلم الخلق وأصدقهم في الحال: ﴿إنك لا تهدي من أحببت ولكن الله يهدي من يشاء ﴾ (٣).

ولو كان للهمة أثر، ولا بد، لم يكن أحد أكمل من رسول الله صلى الله عليه وسلم، ولا أعلى، ولا أقوى همّة منه.

ومعلوم أنها ما أثرت في إسلام عمه «أبي طالب» وفيه نزلت الآية المذكورة. ولذلك قال في حقه: إنه ما عليه إلا البلاغ. قال تعالى: ﴿ليس عليك هداهم﴾(٤) إلى قوله ﴿وهو أعلم بالمهتدين﴾.

<sup>(</sup>١) ما بين القوسين غير واضح في (م). وتمَّ التأكد منه في (س).

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة الأحقاف، الآية ٩، مكية.

<sup>(</sup>٣) القرآن الكريم، سورة القصص، الآية ٥٦، مكية.

<sup>(</sup>٤) القرآن الكريم، سورة البقرة، مدنية.

أي بالذين أعطوه العلم بهداهم في حال عدمهم. فأثبت أن العلم تابع للمعلوم. فمن كان مؤمناً في حال عدمه. ظهر بتلك الصورة في حال وجوده. وقد علم الله منه أنه هكذا يكون.

ثم قال تعالى: ﴿ مَا يبدل القول لدي ﴾ (١). لأن قولي على حد علمي في خلقي.

﴿ وَمَا أَنَا بَطْلاَم لَلْمِيد ﴾ (١). أي ما قدرت عليهم الكفر إلا بشقيهم. ثم طالبتهم بما ليس في وسعهم أن يأتوا به. بل ما عاملناهم إلا بما أعطونا من نفوسهم مما هم عليه. فما حكمنا عليهم إلا بهم. فإن كان ظلماً، فهم الظالمون لأنفسهم.

والله أعلم.

# مسألة (٣٣) القضاء والقدر (٢)

اعلم أن القضاء هو حكم الله تعالى في الأشياء. وحكم الله تعالى في الأشياء على حدّ علمه بها وفيها. وعلم الله تعالى بالأشياء على ما أعطته المعلومات مما هي عليه في نفسها.

والقدر ترتيب ما هي عليه الأشياء في عينها من غير مزيد، فما حكم القضاء على الأشياء إلا بها. فهذا عين سر القدر الله كان له قلب أو ألقى السمع وهو شهيد (٣٠).

فلله الحجة البالغة. فالحاكم في التحقيق تابع لعين المسألة يحكم فيها بما تقتضيه ذاتها. والمحكوم عليه بما هو فيه حاكم على الحاكم أن يحكم عليه بذلك، فكل حاكم محكوم عليه أن يحكم بما حكم به وفيه، كان الحاكم من كان. فتحقق هذه المسألة. فإن القدر ما جُهِل إلا لشدة ظهوره. فلم يعرف وكثر فيه الطلب.

#### فائدة:

إذا قال قائل: القضاء ما هو؟

فيقال له: هو ما أثبته اللّه تعالى في اللّوح المحفوظ.

ويقال أيضاً: القضاء هو الحكم الكلى الإجمالي في الأزل.

والقدر: هو جزئيات ذلك الحكم، وتفاصيله التي تقع فيما لا يزال. أي: وتفاصيله في المخلوقات.

والله أعلم.

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة (ق)، الآية ٢٩، مكية.

 <sup>(</sup>٢) العنوان من المحقق.

<sup>(</sup>٣) القرآن الكريم، سورة (ف)، الآية ٣٧، مكية.

## مسألة (٣٤) الولاية

إن الولاية هي الفلك المحيط بالعالم. ولهذا لم تنقطع، ولها الإنباء العام. وأما نبوّة التشريع ورسالته فمنقطعة. وبسيدنا محمد، صلى الله عليه وسلم انقطعت. فلا نبي بعده، ولا رسول مشرّع ولا مشرّع ولا مشرّع له. فلم يبق اسم خاص يختص به العبد دون الحق تعالى بانقطاع النبوة والرسالة.

إلاَّ أن الله تعالى لطف بعباده؛ فأبقى لهم النبوة العامة، التي لا تشريع فيها. وأبقى لهم الوراثة في وأبقى لهم الوراثة في التشريع، فالعلماء ورثة الأنبياء. وما تم ميراث في ذلك إلا فيما اجتهدوا فيه من الأحكام فشرّعوه.

فإذا رأيت النبي يتكلم بكلام خارج عن التشريع فذلك هو من حيث هو ولي وعارف. ولهذا مقامه من حيث هو عالم أتم وأكمل من مقامه من حيث هو نبي ورسول، وذو تشريع وشرع.

فإذا سمعت أحداً من أهل الله تعالى يقول إن الولاية أعلى من النبوة. أو يقول إن الوليّ فوق النبي والرسول، فإنه يعني بذلك في شخص واحد. وهو أن الرسول من حيث هو وليّ، أتمّ وأكمل من حيث هو نبيٌ ورسول. فمرجع النبي والرسول المشرع إلى الولاية والعلم. ألا ترى أن الله تعالى قد أمره، صلى الله عليه وسلم، بطلب الزيادة من العلم، لا من غيره، من النبوة والرسالة.

فقال تعالى: ﴿وقل رب زدني علماً﴾.

وذلك أنك تعلم أن الشرع تكليف بأعمال مخصوصة، ونهي عن أعمال مخصوصة، ومحلها هذه الدار فهي منقطعة. والولاية ليست كذلك.

والله أعلم.

# مسألة (٣٥) حد الصبر(١)

اعلم أن حدّ الصبر عندنا إنما هو حبس النفس عن الشكوى إلى غير الله تعالى. لا إلى الله تعالى. لا إلى الله تعالى، فحجب الطائفة نظرهم في أن الشكوى تقدح في الرضا بالقضاء. وليس الأمر كذلك. فإن الرضا بالقضاء أن لا يقدح فيه الشكوى إلى الله تعالى، ولا إلى غير الله تعالى. وإنما تقدح الشكوى في المقضي به. ونحن ما خوطبنا إلا بالرضا بالقضاء لا بالرضا بالمقضي

<sup>(</sup>١) العنوان من المحقق.

به. والضر هو المقضي به، ما هو عين القضاء. فأعلم أيوب، عليه السلام، أن في حبس النفس عن الشكوى إلى الله تعالى في رفع الضر عنه، مقاومته للقهر الإلهي. شكى إلى الله تعالى في رفع الضر عنه، وأثنى عليه، ووصفه بالصبر. فينبغي للعارف أن يتضرّع إلى الله تعالى في رفع الضرّ عنه. فإنَّ رفعه عنه إزالته عن جناب الحق تعالى. إذ هو صورته الظاهرة.

كما جاع بعض العارفين، فبكي. فعاتبه من لا ذوق له في هذا الفن. فقال العارف:

ـ إنما جوعني لأبكي.

بقوله: إنما ابتلاني لأشكو إليه.

وذلك لا يقدح في كونه صابراً. لأن الصبر إنما هو حبس النفس عن الشكوى إلى غير الله تعالى. وأعنى بالغير وجهاً خاصاً من وجوه الله تعالى.

وقد عين لنا تعالى وجها خاصاً من وجوهه تعالى وهو المسمى بالهوية لندعوه منه إذا لم يرفع الضر. لا من الوجوه الأخر المسماة أسباباً. وليست إلا هو من حيث تفصيل الأمر في نفسه. فالعارف لا يحجبه سؤاله هوية الحق تعالى في رفع الضر عنه، عن أن يكون جميع الأسباب عينه تعالى من حيثية خاصة. وهذا لا يلزم طريقته إلا الأدباء من عباد الله الأمناء على أسراره. وقد نصحناك فاعمل. والله فاسأل.

والله أعلم.

# مسألة (٣٦) تقسيم الأمر(١)

اعلم أن الأمر ينقسم إلى مؤثر ومؤثر فيه. وهما عبارتان. فالمؤثر بكل وجه، وعلى كل حال. وفي كل حضرة هو الله تعالى.

والمؤثر فيه بكل وجه، وعلى كل حال، وفي كل حضرة هو العالم. فإذا ورد فألحق كل شيء بأصله الذي يناسبه. فإن الوارد أبداً، لا بد أن يكون فرعاً عن أصل. لذلك كانت المحبة الإلهية عن النوافل من العبد فهذا أثر بين مؤثر ومؤثر فيه. وعلى هذا كان الحق تعالى شأنه سمع العبد، وبصره. وقواه عن هذه المحبة.

فهذا أثرٌ مقرر لا يقدر على إنكاره لثبوته شرعاً إن كنت مؤمناً.

والله تعالى أعلم.

<sup>(</sup>١) العنوان من المحقق.

#### مسألة (٣٧)

ني معنى قوله تعالى: ﴿وقال ربكم ادعوني أستجب لكم ﴾(١).

ولا يكون مستجيباً إلاّ إذا كان من يدعوه غيره، وإن كان عين الدَّاعي، عين الجيب. فلا خلاف في اختلاف الصور. فهما صورتان بلا شك.

وتلك الصور كلها كالأعضاء لزيد مثلاً. فحقيقة زيد واحدة شخصية ولكن صورة يده ليست صورة عينه، ولا رأسه، ولا رجله، فهو كثير بالصور واحدٌ بالعين.

وكالإنسان مثلاً. واحد بالعين بلا شك. لا شك أن عَمْراً ما هو زيد، ولا خالد، فهو وإن كان واحداً بالعين فهو كثير بالصور، والأشخاص.

وقد علمت قطعاً، إن كنت مؤمناً، أن الحق تعالى يتجلّى عينه يوم القيامة في صورة فيعرف. ثم يتحول في صورة فينكر. وهو المتجلّي في كل صورة ليس غيره. ومعلوم أن الصورة الأولى ما هي الصورة الأخرى. فكأن العين الواحدة قامت مقام المرآة. فإذا نظر الناظر فيها إلى صورة معتقده في الله تعالى عرفه فأقرّ به. وإذا رأى فيها معتقد غيره أنكره كما يرى في المرآة صورته مصورة غيره. والمرآة عين واحدة، والصور التي تُرى فيها كثيرة في عين الرائي. وليس في المرآة صورة منها.

ثم إن المرآة لها أثر في الصورة بوجه، وهو أنها تردُّ الصور متغيرة الشكل من الصغر والكبر، والطول والعرض، وذلك لاختلاف مقادير المرآتي. فانظر في المثال مرآة واحدة.

فالحق تعالى من حيث كونه ذاتاً غني عن العالمين. ومن حيث الأسماء الإلهية فهو مثلاً كالمرآة. فأي اسم إلهي نظر فيه من نظر فإنما يظهر في الناظر حقيقة هذا الاسم. فهكذا هو الأمر. إن فهمت فلا تجزع، ولا تخف. والدليل على ذلك قوله تعالى: ﴿وها رهيت إذ رهيت ولكن الله رمي﴾ (٢).

والعين ما أدركت إلا الصورة المحمدية التي ثبت لها الرمي في الحس. وهي التي نفى الله تعالى هو الرامي في تعالى الرمي عنها أولاً. ثم أثبته لها وسطاً ثم عاد بالاستدراك؛ أن الله تعالى هو الرامي في الصورة المحمدية ولا بد من الإيمان بها. فانظر إلى هذا المؤثر عين أنزل الحق تعالى في صورة محمدية. فهذا إخبار من الله تعالى لعباده، وخبره صدق. والإيمان به واجب. سواء أدركت ذلك أو لم تدرك. فأنا بحمد الله تعالى عالم بذلك مؤمن مسلم.

<sup>(</sup>١) في (س): (عزّ وجل): والآية هي رقم (٦٠) من سورة غافر، مكية.

 <sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة الأنفال، الآية ٢٧، مدنية.

ومما يدلُّك على ضعف النظر العقلي من حيث فكره كون العقل يحكم على العلة أنها لا تكون معلولة لمن هي علم التجلّيات فإن العلّة تكون معلولة لمن هي علّة له. العمّلة تكون معلولة لمن هي علّة له.

والله أعلم.

قالت الأشاعرة: إن العالم كله متماثل بالجوهر فهو جوهر واحد. وهو عين قولنا العين واحدة.

ثم قالت: ويختلف(١) بالأعراض.

وهو عين قولنا. ويختلف ويتكثر بالصور والنسب حتى يتميز. فيقال: ليس هذا عين هذا من حيث صورته أو عرضه أو مزاجه وهذا عين هذا من حيث وجوده (٢).

والله أعلم.

## مسألة (٣٨)

أنّى للمقيّد بمعرفة المطلق وذاته لا تقتضيه. أم كيف يمكن أن يصل الممكن إلى معرفة الواجب بالذات وما فيه من وجه للممكن إلا ويجوز عليه العدم والافتقار. فلو جمع بين الواجب بذاته وبين الممكن بوجه لجاز على الواجب ما جاز على الممكن من ذلك الوجه من العثور والافتقار. وذلك في حق الواجب بذاته محال.

فإثبات وجه جامع بين الواجب والممكن محال. فافهم.

#### مسألة (٣٩)

القول بما أعطاه الكشف الاعتصامي أن الله تعالى كان ولا شيء معه. إلى هنا انتهى لفظه، صلى الله عليه وسلم، وما أتى بعد هذا فهو مندرج فيه. وهو قولهم:

وهو الآن على ما كان عليه. كان يريد الحكم فالآن. وكان أمران عائدان علينا إذ بنا ظهرا وأمثالهما. وقد انتفت المناسبة والمعقول عليه.

كان الله ولا شيء معه إنما هو الألوهية لا الذات.

والله أعلم.

<sup>(</sup>١) في (م): (ويختفي).

<sup>(</sup>٢) في (س): (من حيث التحقيق).

# مسألة (٤٠)

اعلم أن المخلوق لا قدرة له أصلاً عندنا، وعند المحققين من أصحابنا. لأنا ما أمكنا إثبات القدرة الإلهية إلا بظهور أثرها. والقدرة الحادثة عند مثبتيها لا أثر لها، فلا تعلق لها. فمن أين للمخلوق قدرة. ولا أثر لها. وإنما له التمكن من قبول الأثر الإلهي والكسب معناه إرادة العبد بفعل ما دون غيره فيوجد الاقتدار الإلهي ذلك الفعل عند هذا التعلق فتسمى كسباً للعبد.

والله أعلم.

# مسألة (٤١)

إن المتوجه على إيجاد ما سوى الله تعالى إنما هي الألوهية ونسبها، وإضافاتها المعبر عنها بالأسماء والصفات. والوصف الخاص العام لجميع المقدورات كونها قادرة. وتعلق حكم القدرة بالمقدور لا يعلم البتة، لا كشفاً ولا بالدليل. وما عدا هذا الوصف الخاص فمعلوم بلا كشف وبالدليل.

والله أعلم.

## مسألة (٤٢)

اعلم أن الألوهية مرتبة للذات لا يستحقها إلا الله تعالى. فطلب مستحقها ما هو طلبها. والمألوه يطلبها، وهي تطلبه. والذات غنية عن كل شيء. فلو ظهر هذا السر الرابط لما ذكرنا لبطلت الألوهية ولم يبطل كمال الذات. وظهر بمعنى ارتفع. كما يقال: ظهر القوم عن البلد. أي ارتفعوا عنه.

وهو قول الإمام: إن للألوهية سراً وهو أنت. يخاطب كل موجود لو ظهر لبطلت الألوهية. فإن المألوه لا وجود له إلا بإلهه فالمألوه موجود أبداً. فالألوهية موجودة أبداً. لا ترتفع.

والله أعلم.

## مسألة (٤٣)

اعلم أن الإله اسم للذات الأقدس باعتبار نسبها إلى الأعيان الثابتة. وهو مَنْشَا أسماء الألوهية كالقادر، والمريد. والرب اسم للذات أيضاً باعتبار نسبها إلى الأعيان الخارجية. ونسبتها إلى الأعيان الخارجية هو منشأ أسماء الربوبية كالحافظ والرازق.

والله أعلم.

## مسألة (٤٤)

اعلم أن الأحدية موطن الأحد، عليها حجاب العزّة لا يرفع أبداً. فلا يراه في أحديته سواه. لأن الحقائق تأبى ذلك.

والإنسان الكامل الذي هو أكمل النسخ وأتمّ النشأة مخلوق على الوحدانية، لا على الأحدية. لأن الأحدية لها الغنى على الإطلاق. ولا يصح هذا المعنى على الإنسان وهو واحد. فالوحدانية لا تقوى قوة الأحدية فكذلك الواحد، لا يناهض الأحد. ولأن الأحدية ذاتية للذات الهوية. والوحدانية اسم لها سمتها به التثنية. ولهذا جاء الأحد في نسب الرب، ولم يجىء الواحد، وجاءت معه أوصاف التنزيه. ثم إن الأحدية قد انطلقت على كل موجود فصارت الأحدية سارية في كل موجود. وإنما عممت جميع المخلوقات للسريان الإلهي الذي لا يشعر به خلق إلا من شاء الله تعالى.

وهو قوله تعالى: ﴿وقضى ربك ألاّ تعبدوا إلاّ إياه﴾(١).

فقضاء الله لا سبيل إلى ردّه. فما عبد عابد غير الله تعالى فإذاً الشرك هو الأحد. وليس المعبود هو الشخص المنصوب وإنما هو السر المطلوب، وهو سر الأحدية. وإنما يعبد الرب. والله تعالى الجامع. ولهذا أشار إلى الأفهام بقوله تعالى: ﴿ولا يشرك بعبادة ربه أحداً الله (٢).

فإن الأحد لا يقبل الشرك، وليست له العبادة، وإنما هي للرب. فنبه تعالى على توفية مقام الربوبية. وأبقى الأحدية على التنزيه الذي أشرنا إليه. فالأحد عزيز منيع الحمى لم يزل في العماء. لا يصح به تجل أبداً، فإن حقيقته تمنع. وهو الوجه الذي له السبحات المحرقة فكيف فلا تطمع في رفع الحجاب أصلاً وأبداً.

والله أعلم.

# مسالة (٤٥)

اعلم أن العلم لا يتغير بتغير المعلوم. لكن التعلق يتغير بتغير المعلوم. والتعلق نسبة إلى معلوم ما، ولا يلزم من تغير المسموع والمرئي تغير الرؤية والسمع. وكما أنه قد ثبت أن العلم لا يتغير فالمعلوم أيضاً لا يتغير. فإن معلوم العلم إنما هو نسبة لأمرين معلومين محققين. فالجسم معلوم لا يتغير أبداً. والقيام معلوم لا يتغير. ونسبة القيام إلى الجسم هي المعلومة التي ألحق بها التغير.

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة الإسراء، الآية ٢٣، مكية.

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة الكهف، الآية ١١٠، مكية.

والنسبة أيضاً لا تتغير. وهذه النسبة الشخصية أيضاً لا تكون لغير هذا الشخص. فلا تتغير، وما ثم معلوم أصلاً سوى هذه الأربعة. وهي النسبة والمنسوب إليه. والمنسوب والنسبة الشخصية.

والله أعلم.

## مسالة (٤٦)

اعلم أن وصف العلم بالإحاطة للمعلومات يقتضي تناهيها. وتناهيها محال. فالإحاطة محال، لكن يقال العلم محيط بحقيقة كل معلوم من جميع وجوهه.

والله تعالى أعلم.

## مسالة (٤٧)

اعلم أن كل موجود قائم بنفسه غير متحيز، وهو ممكن. لا تجري مع وجوده الأزمنة، ولا تطلبه الأمكنة.

والله أعلم.

## مسألة (٤٨)

اعلم أنه كما يقال: إن الله تعالى لا يأمر بالفحشاء.

كذلك يقال: إنه لا يريدها لكنه قضاها وقدّرها.

وبيان ذلك هو أن كونها فاحشة ليس هو عينها. بل هو حكم الله تعالى فيها. وحكم الله تعالى فيها. وحكم الله تعالى في الأشياء غير مخلوق، وما لم يجر عليه الخلق لا يكون مراداً. فإن التزمناه في الطاعة التزمناه وقلنا الإرادة تثبت سمعاً لا عقلاً.

والله أعلم.

### مسالة (٤٩)

اعلم أن البقاء هو استمرار الوجود. لا صفة زائدة على ذاته تعالى. واعلم أن الكلام من حيث ما هو كلام واحد والنسبة في المتكلم به لا في الكلام. فالأمر والنهي، والخبر والاستخبار والطلب واحد في الكلام.

والله أعلم.

#### مسالة (٥٠)

اعلم أن الممكن منحصر في أحد قسمين: في ستر أو تجل.

فقد وجد على أقصى غاياته وأكملها، فلا أكمل منه. ولو كان الأكمل لا يتناهى لما تصور خلق الكمال. وقد وجد مطابقاً لحضرة الكمالية. فقد كمل.

واعلم أن وصف الحق تعالى بالجنس محال. فليس في الإمكان أبدع مما كان. أي: أبدع من العالم، من حيث حصر الأجناس. فليس في الإمكان جنس زائد. لأن الله تعالى قد نصبه دليلاً عليه. فلا بدّ أن يكون الدليل كامل الإمكان. فما بقي إلا الأمثال والمثال مثل في الحقيقة.

والله أعلم.

#### مسألة (٥١)

دلّ العقل على أن الإيجاد متعلّق القدرة. ودلّ الشرع على أن الوجود يقع عن الأمر الإلهي الله القدرة  $(1)^{(1)}$  حتى نجمع بين العقل والسمع.

فنقول: الامتثال قد وقع بقوله: «كن».

والمأمور به إنما هو الوجود.

فتعلقت الإرادة بتخصيص أحد الممكنين وهو الوجود.

وتعلقت القدرة بالممكن فأثرت فيه الإيجاد. وهو حالة معقولة بين العدم والوجود. فتعلق الخطاب بالأمر لهذه العين المخصصة بأن تكون فامتثلت فكانت.

والله أعلم.

#### مسألة (٥٢)

اعلم أن متعلق رؤيتنا الحق تعالى ذاته. ومتعلق علمنا به تعالى إثباته إلْهاً بالإضافات والسلوب فاختلفا. فلا يقال في الرؤية إنها مزيد وضوح في العلم لاختلاف المتعلق وإن كان وجود الحق تعالى عين ماهيته. فلا ننكر أن معقولية الذات غير معقولية كونها موجودة.

والله أعلم.

### مسألة (٥٣)

اعلم أن فعل الله تعالى للأشياء ليس بممكن بالنظر إليه. ولا بالإيجاب موجب. فلا يقال: إن الله تعالى جائز له أن يوجد أمراً ما. وجائز أن لا يوجده.

<sup>(</sup>١) ني (م): (الاهي).

<sup>(</sup>٢) علامات الاستفهام من المحقق. وكذا كل علامات الترقيم وسأكتفي بهذه الإشارة.

ولكن يقال ذلك الأمر جائز أن يوجد، وجائز أن لايوجد فيفتقر إلى مرجع وهو الله تعالى. فالذي نقول في الله تعالى إنه يجب له كذا ويستحيل عليه كذا. ولا نقول يجوز عليه كذا. فهذه عقيدة أهل الاختصاص من الله تعالى. (وأما عقيدة خاصة الخاصة في الله تعالى)(١) فأمر فوق هذا جعلناه مبدداً في هذا الكتاب لكون أكثر العقول المحجوبة بأفكارها تقصر عن إدراكه لعدم تجردها.

والله أعلم.

#### مسألة (٥٤)

اعلم أن الله تعالى شأنه قد جعل للإنسان ظاهراً وباطناً. فهو يدرك بظاهره أموراً تسمى أعياناً. ويدرك بباطنه أموراً تسمى علوماً. والله تعالى هو الظاهر والباطن. فبه تعالى وقع الإدراك. وكل تجل وقع في الوجود من الله تعالى لعباده سواء كان من عالم الغيب أو الشهادة، إنما هو من اسمه الظاهر. وأما اسمه الباطن فمن حقيقة هذه النسبة إلا أنه لا يقع فيها تجل أبداً. لا في الدنيا ولا في الآخرة. إذ التجلي عبارة عن ظهور لمن تجلى له.

والله أعلم.

## مسألة (٥٥)

اعلم أن أولية العلم وآخريته إضافية. أما في الوجود فله آخر في كل زمان في ذواته عند أرباب الكشف. (ووافقتهم الجبائية على ذلك)(٢) ووافقتهم الأشاعرة(٣) على أن الأعراض لا تبقى زمانين.

فالأول من العالم بالنسبة إلى ما يخلق بعده أول. والآخر بالنسبة إلى ما يخلق قبله آخر. وليس كذلك معقولية الاسم «الله» والأول والآخر والظاهر والباطن. فإن العالم يتعدد والحق تعالى واحد لا يتعدد، ولا يصح أن يكون أولاً لنا. لأن رتبته لا تناسب رتبتنا ولا تقبل رتبتنا أوليته تعالى. ولو قبلت رتبتنا أوليته لاستحال علينا اسم الأولية، بل كان ينطبق علينا اسم الثاني لأوليته. ولسنا بثانٍ له تعالى عن ذلك. فلهذا كان أوليته عين آخريته. وهذا المدرك عزيز المنال يتعذر تصوره على من لا أنس له بالعلوم الإلهية. ولهذا قال «أبو سعيد الخراز» (٤٠):

<sup>(</sup>١) ما بين القوسين من الهامش أيمن للصفحة ٦٢ من المخطوط (م).

<sup>(</sup>٢) ما بين القوسين من الهامش أيضاً. وكما يتضح لي أنه سهو من الناسخ لا مقابلة. لأن الخط ونوع الحبر واحد من النسخة دي

<sup>(</sup>٣) سبقت الإشارة إلى الجبائية والأشاعرة.

<sup>(</sup>٤) أبو سعيد أحمد بن عيسى الخواز: من أثمة الصوفية المشهورين ولد في أوائل القرن الثالث تقريباً. أول من تكلم في=

«عرفت الله تعالى بجمعه بين الضدين. ثم تلا: ﴿هُو الأُولُ والآخرِ والظاهرِ والباطنِ﴾».

فالأول نعت سلبي.

والأبد نفي الآخرية.

والله تعالى أعلم.

## مسالة (٥٦)

رأيت ذا النون المصري<sup>(١)</sup> في بعض التجلّيات. فقلت له:

ـ يا أخي يا ذا النون عجبت من قولك. وقول من قال بقولك: ﴿إِنَّ الْحَقّ تَعَالَى بَخَلَافُ مَا يُتَصَوَّرُ، وَيُتَمَثَّلُ﴾.

\_ يا أخي يا ذا النون كيف تختلي الكون منه، والكون لا يقوم إلاّ به. أم كيف يكون هو عين الكون. وقد كان ولا كون.

ـ يا أخي يا ذا النون إني شفيق عليك لا تجعل معبودك عين ما تصورته ولا تختلي ما تصورته ولا تختلي ما تصورته منه. وانفِ وأثبت وقل: ﴿لِيس كمثله شيء وهو السميع البصير﴾(٢).

ليس هو عين ما تصورته، ولا يخلو ما تصورته منه.

فقال ذو النون: «هذا علم فاتني، وقد قبضت على ما قبضت». فقلت: هذا علم لا يتقيد بوقت ولا بمكان، ولا بنشأة.

فقال لي: جزاك الله خيراً. قد تبيّن لي ما لم يكن عندي وفتح باب الترقي.

#### مسألة (٥٧)

اعلم أن كل شيء فيه كل شيء. وإن لم تعرفه، فإن التوحيد لم تعرفه، لولا ما في الواحد عين الاثنين، والثلاثة، والأربعة إلى ما لا يتناهى، ما صحّ أن يوجد به، أو يكون عينها. وهذا مثال على التقريب. فافهمه.

والله أعلم.

الفناء. ترجم له صاحب طبقات الصوفية، والطبقات الكبرى، وغير ذلك. انظر: كتاب الصدق، من تأليفه وتحقيق د.
 عبد الحليم محمود وانظر مقولته.

<sup>(</sup>١) ذو النون المصري: هو أبو الغيض: ثوبان بن إبراهيم المصري المعروف به [ذي النون المصري] أحد رجال الطريقة المشهورين، وله كرامات باهرة وسلوك لا ينكر. لم يخل مصدره من ذكره. ومن أقواله: (إذا صحت المناجاة بالقلوب استراحت الجوارح) توفى عام ٢٤٥هـ.

انظر: كتاب [المكنون في مناقب ذي النون]، للحافظ جلال الدين السيوطي، تحقيق عبد الرحمن حسن محمود.

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة الشورى، الآية ١١، مكية.

### مسألة (٥٨)

إذا تفرغت لأمر بالكلية فإنك تقف معه. وذلك الوقوف هو حجابك، فتخيل أن الموقوف معه حجبك. وليس الأمر كذلك. فالوقوف مع الحق تعالى حجابك عن الخلق. والوقوف مع الخلق حجابك عن الحق تعالى. وهذا من باب التوسع والإيناس، بما ورد في الكتاب والسنة من ذكر الحجب النورانية والظلمانية على هذا بنيت الحجب.

### مسألة (٥٩)

اعلم أن الحق تعالى قد أضاف العمل إلينا وقتاً، ووقتاً إليه، فلهذا قلنا فيه رائحة الاشتراك. فهذه مسألة لا يتخلص فيها توحيد في العقل أصلاً. لا من جهة الكشف، ولا من جهة الشرع. فالأمر الصحيح فيها أن العمل مربوط بين الحق تعالى. وبين الخلق غير مخلّص لأحد الجانبين. فإنه أعلى ما يكون من النسب الإلهية أن يكون الحق تعالى هو عين الوجود الذي استفادته الممكنات. فما ثم الوجود عين الحق تعالى لا غيره. والتغيرات الظاهرة في هذا العين، هي أحكام أعيان الممكنات. فلولا العين ما ظهر الحكم. ولولا الممكن ما ظهر التغيير. فلا بد في الأفعال من حق وخلق.

فمذهب الأشعرية: «أن العبد محل ظهور أفعال الله تعالى، وموضع جريانها. فلا يشهدها الحس إلا من الأكوان، ولا يشهدها البصر إلا من الله تعالى من وراء حجاب هذا الذي ظهرت على يديه المريد لها. المختار فيها فهو لها مكتسب باختياره».

ومذهب المعتزلة (١٠): «أن الفعل للعبد حقيقة».

ومع هذا فربط الفعل عندهم بين الحق تعالى وبين الخلق لا يزال. فإنهم يقولون: «إن القدرة الحادثة في العبد الذي يكون بها الفعل أن الله تعالى خلقها».

فهؤلاء الثلاث فرق أصحابنا<sup>(٢)</sup>، والأشاعرة، والمعتزلة.

ما زال منهم وقوع الاشتراك في الفعل. وهكذا حكم مثبتي العلل. وأما الطبيعيون، والدهريون، فغاية ما يؤول إليه أمرهم أن الذي تقول فيه إن الإله يقول الدهريون فيه إنه الدهر. والطبيعيون إنه الطبيعة. فما زال وقوع الاشتراك في كل نحلة وملة. وما ثم إلاّ

<sup>(</sup>۱) المعتولة: تنسب هذه الفرقة إلى وواصل بن عطاء، شيخ المعتولة الأول، وهو من أعظم شخصيات الإسلام ويعتبرونه من أكثر شخصيات العرب بلاغة أو من أكثر بلغاء العرب، لإضافة عقائده الكلامية المعروفة التي أسسها عندما اعتول مجلس (الحسن البصري) فقيل: اعتول واصل مجلسنا، وقتها التف حوله كثيرون وأطلق عليهم هذا الاسم:المعتولة. انظر: نشأة الفكر الفلسفي في الإسلام، تأليف د. على سامي النشار، ١٩٨١م، طبعة دار المعارف الثامنة.

<sup>(</sup>۲) يقصد أصحاب مدرسة وحدة الوجود.

كشف وشرع وعقل. وهذا الثلاثة فما خلصت العقل إلى أحد الجانبين. ولا تخلصه أبداً دنيا وأخرى.

فالنقرة على ما قرره اللَّه تعالى ورسوله. وهذا هو الشرك الخفي والجلي، وموضع الحيرة.

ثم إن المتكلمين في هذا الشأن على قسمين: أحدهما: أضاف الأفعال كلها إلى الأكوان. فقال لسان الغيرة الإلهية: ﴿قُلْ كُلْ مَنْ عَنْدُ اللّهُ فَمَا لَهُوَلَاءَ القوم لا يكادون يفقهون حديثا (١٠).

أي حادثاً.

والقسم الآخر: أضاف الأفعال الحسنة كلها إلى الله تعالى، وأضاف القبيحة إلى الأكوان. فقال لسان الجود الإلهي: ﴿قُل كُل مِن عند اللهِ﴾.

لا تكذيباً لهم بل ثناء عليهم جميلاً.

والله أعلم.

## مسألة (٦٠)

كل ما(٢) يدرك ويشهد فهو حق ظاهر في صورة خلق متوهم، وهي الصورة الظلية. فالظاهر هو الحق لا غير. وجميع العقلاء يدعون تنزيه الله تعالى مع كونهم مقيدين. لأن العقل لا يقول إلا بالتقيد. ويثبتن الحدوث، وينفونه عن الحق سبحانه وينزهون عنه.

وأمّا العرفاء المحققون فلا يثبتون الحدوث رأساً فإن شهود التوحيد ينفيه عن أصله، ثم يثبته بعد نفيه بالحق. بمعنى تجلّى الحق تعالى مع الإثبات بوجهه في الصور المختلفة بالتجلّيات المتعاقبة غير المتكررة. فافهم.

والله أعلم.

## مسألة (٦١)

اعلم أن الممكنات لم تزل عند الله تعالى، من حيث أعيانهم، موصوفين بالعدم، ومن حيث أحكامهم موصوفين بالوجود. وقد قال تعالى: ﴿كنت سمعه وبصره﴾.

فأثبت العين للممكن، وجهل نفسه صفته التي هي عين وجوده. فعين الممكن ثابتة غير موجودة. والصفة ثابتة موجودة. وهي عين واحدة. ولو تكثرت بنسبها فهي سمع وبصر

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة النساء، الآية ٧٨، مدنبة.

<sup>(</sup>٢) في (م): (كلما).

وباقي الصفات إلى جميع ما في العالم؛ من ملك، وبشر، وجن، وحيوان، ومعدن، ونبات، وزمان، ومكان، ومعقول، ومحسوس، ومتخيل. وما ثم إلا هذا. فافهم.

والله أعلم.

### مسألة (٦٢)

اعلم أن الحق تعالى ما جمع لأحد بين مشاهدته وكلامه في حالة واحدة. فإنه لا سبيل إلى ذلك. إلا أن يكون التجلّي الإلهي في صورة مثالية. فحينئذ يجمع بين المشاهدة والكلام.

ألا ترى قول «السياري» (١) رحمه الله تعالى إنه ما التذ عاقل بمشاهدة قط. ثم فسر فقال: «لأن مشاهدة الحق تعالى فناء. والفناء ليس فيه خطاب والخطاب في حال الفناء لا يصح. لأن فائدة الخطاب أن يعقل».

ولذلك قال الله تعالى: ﴿وما كان لبشر أن يكلمه الله إلا وحياً أو من وراء حجاب ﴾(٢). كموسى، (عليه السلام)، والحجاب عين الصورة التي يناديه منها وما يزول حكم البشر عن بشريته، وإن فني عن شهودها فعين وجودها لا يزول. والحد يصحبها. فافهم.

#### مسألة (٦٣)

اعلم أن الإيمان لا يقبل الزوال. فإنه نور إلهي ما هو كوكبي يطلع ثم يغرب فيعقبه ظلام شك أو غيره. فمن عرف ما قلته عرف مرتبة العلم من جهة الإيمان، ومرتبة العلم من جهة الدليل. فإن الحق تعالى ما علم الأشياء بالدليل، إنما علمها بنفسه.

والإنسان الكامل مخلوق على صورته فعلمه بالله تعالى إيمان، ونور، وكشف. ولذلك يصفه بما لا تقبله الأدلة. وفي هذا المنزل صمت العبد، إذا كلّمه الله تعالى. والحق يكلمه على الدوام. فهو مصغ على الدوام، صامت على الدوام. فالعبد المفتوح السمع لكلام الحق تعالى لا يزال يسمع أمر الحق تعالى بالتكوين فيما يتكون فيه من الحالات، والهيئات. ولا

<sup>(</sup>١) السياري: هو أبو العباس السياري، اسمه: القاسم بن القاسم. من مرو. صحب الواسطي وانتمى إليه في علوم الطائفة وكان عالماً. مات سنة ٣٤٢هـ. ومن قوله: ما التذ عاقل بمشاهدة الحق قط لأن مشاهدة الحق فناء ليس فيها لذة. وانظر: الرسالة القشيرية، ص ٣٠، ط ٩٥٩١.

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة الشورى، الآية ٥١، مكية.

يخلو هذا العبد والعالم نفساً واحداً من وجود التكوين فيه. فلا يزال سامعاً، فلا يزال صامعاً، فلا يزال صامتاً. ولا يمكن أن يدخل معه في كلامه. فإذا سمعتم العبد يتكلم فذلك تكوين الحق تعالى فيه، وهو صامت على أصله، فافهم هذا فإنه من لباب المعرفة التي لا تحصل إلا لأهل الكشف والشهود.

فسما نَسمُ إلا السمسمت والحقُ نماطقُ فَسَمَشْهَدُنا تكويئه في وُجودِنا فَسَنْ شَاءَ فَلْيُؤمِن وَمَنْ شَاء فَلْيَقُلْ شعر آخر:

الله قال على لسان عَبيدِهِ ما لَم إلا مَن يُكَلّم نَفْسَهُ وَهُوَ الوجُودُ فَلَيْسَ إلا عَيهُ

ومسا فَسمُ إِلاَّ السلَّهُ لا غسيسرَ حسالتُ تَسدُلُ عَسلَيْسهِ فسي السوجسودِ الحَقَسائسَقُ حسلاف السَّذي قُسلَسَساه والسلَّسهُ صسادقُ

السشسنت في الأنحسوان نسعت لأزمُ فسهو السسمسيخ كسلائسه والسعسالِمُ هسذا هسو الحقُ السطسريسعُ الحاكِسمُ

# مسالة (٦٤)

اعلم أن الخضوع عند تجلي الحق تعالى ومناجاته هو المحمود. وما سواه مذموم إلا في حق من يرى الحق تعالى في الأشياء كلها، من حيث الوجه الإلهي الذي لها، ولكن على ميزان محقق لا يتعداه، وهو الميزان الذي وضعه الحق تعالى لعباده. فالعبد وإن شهد الحق تعالى في كل شيء فما يريد الحق تعالى منه أن يعامله بمعاملة واحدة في كل شيء. بل يريد منه أن يحمده في المواطن التي يطلب منه المحامد فيها، ويقبل عليه، ويأخذ منه، ويعرض عنه في المواطن التي يطلب منه الإعراض عنه فيها. فلا يتعدى الميزان. وهذا المشهد فيه مكر خفي، ولا مزيل له إلا العلم بالميزان الشرعي الإلهي. فمن عرفه وقف عنده وتأدب بآداب الله التي أدّب بها رسول الله، (صلى الله عليه وسلم). فقد فاز، وحاز درجة العلم بالله والعرفان به.

لِسلسشْرَعِ نسورٌ ولِسلاَلْبَسابِ مِسسِرَانُ والْمَسْفُ نُورٌ وَلكِسْ لَيْسَ يُدْدِكُهُ

لِرُوْيَتِنَا النَّعْتِ الإلَهِيَ خَيْرَانَ يُعَامِلُهِ الخَبْرُ اللَّبِيبُ بِمَا أَتَى فَذَاكَ هُوَ الإشلامُ فَاعْمَل بِحُكْمِهِ

والسُّرْعُ لِلْعَقْلِ تأْبِيدٌ وَسُلْطَانُ إِلاَّ عُنْفُولٌ لَهَا في الوذْنِ رُجْحَانُ

إذا ظَهَرتْ فِدِ لِدِي السَّهِ اَلْوَانُ بِدِهِ عِن اَلْدَانُ بِدِهِ السَّهِ شَرِعُ وقُرْآنُ كَسَمَا هُ و إِحْسَانُ كَسَمَا هُ و إِحْسَانُ

### مسالة (٦٥)

إن الأعيان القائمة بأنفسها قابلة للحفظ بخلاف ما لا يقوم بنفسه. فإنه لا يقبل الحفظ. ويقبل الوجود، ولا يقبل البقاء. فليس له من الوجود غير زمان وجوده ثم ينعدم.

ومتعلق الحفظ إنما هو الزمان الثاني الذي يلي زمان وجوده فما زاد. فكل موجود حادث له بقاء في وجوده، فلا بد من حافظ كياني يحفظ عليه وجوده. وذلك الحافظ خلقُ الله تعالى، وهو غذاء. فلا تزال عينه محفوظة ما دام الله تعالى يغذيه بما فيه بقاؤه من لطيف وكثيف. مما يدرك ومما لا يدرك. فالسعيد من الحافظين من يرى أنه مجهول للحفظ.

قال تعالى: ﴿ويرسل عليكم حفظة﴾(١).

فنكُّر فدخل تحت هذا الحفظ حفظة الأفعال، وحفظة الوجود.

### مسألة (٦٦)

اعلم أن القلم واللوح أول عالم التدوين والتسطير وحقيقتهما سارية في جميع الموجودات علواً وسفلاً، معنى وحساً. وبهما حفظ الله تعالى العلم على العالم والكتبة، الضم.

وبانضمام الزوجين وقع النكاح في المعاني والأجسام فظهرت النتائج في الأعيان. فمن حفظ عليهما هذا الضم الخاص أفادته علوم (٢) لم تكن عنده. ومن لم يحفظ هذا الضم الخاص المفيد للعلم لم يحصل على طائل (٢).

وكان كلامه غير مفيد.

والله أعلم.

## مسالة (٦٧)

اعلم أنه لا بد من رجوعك إلى الله تعالى كارهاً كنت أو مختاراً. فارجع إليه مختاراً فإنه إنما يلقاك بصفتك لا يزيدك عليها، فانظر لنفسك.

قال رسول الله، (صلى الله عليه وسلم): (من أحب لقاء الله أحب الله لقاءه)(٤) الحديث.

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة الأنعام، الآية ٦١، مكية.

<sup>(</sup>٢) في (م): (علوماً).

<sup>(</sup>٣) غير واضحة في (م) وبمراجعتها على الفتوحات، ج٣، ص ٢٢١، تمّ تصحيحها. وتمت مراجعتها أيضاً على النسخة (س).

<sup>(</sup>١) في الأصل: (لقائه).

والحديث: دمن أحب لقاء الله أحب الله لقاءه، ومن كره لقاء الله كره الله لقاءه.

انظر: الحديث في **اللؤلؤ والمرجان،** باب من أحب لقاء الله حديث رقم (١٧١٩) ص ٢٢٢، جـ٣. وقال صاحب اللؤلؤ ذكره البخاري في ٨١ من كتا**ب الرقائق،** بنفس الباب.

وأخبرنا في الكشف بالإخبار الإلهي أنه من استحيى من لقاء الله تعالى آنسه الله، وأزال خجله. لأن العبد ما يجعله يستحيي إلا ما ظهر منه من المخالفة والتقصير في حق الاستطاعة. فأنس الله تعالى أن يقول له: يا عبدي إنما كان ذلك بقضائي وقدري. فأنت موضع جريان حكمي. فيأنس العبد بهذا القول، فلو قال العبد هذا القول لله تعالى أساء الأدب معه ولم يسمع منه.

قال رسول الله، (صلى الله عليه وسلم:) (الحياء لا يأتي إلاّ بخير)(١).

وأي خير أعظم من أن يقيم الحق تعالى حجة عبد أنساً له، ومباسطة، وإزالة لخجله. فسبحان اللطيف الخبير.

إنَّ السرجُوعَ هو المطلوبُ لِللهِ إلَيْهِ إلَيْهِ في كُلِّ كَوْنِ فيه باللهِ إلَى اللهُ اللّهُ اللهُ ا

### مسألة (٦٨)

اعلم أنه من شهد نفسه شهود حقيقة رآها ظلاً أزلياً لمن هي على صورته. فلم تقم مقامه. لأن المنفعل لا يقوم مقام فاعله. وكل فاعل أعلى من منفعله في الرتبة، فلا فخر بالذات إلا لله تعالى. فإذا كان الفخر فينا للرتب. والرتب نسب عدمية فما افتخرنا إلا بالعدم. وناهيك ممن فخره بالعدم.

واعلم أنه إذا أضيف حكم من أحكام الوجود إلى غير الله تعالى أنكره أهل الشهود. وهم الذين لا يشهدون شيئاً، ولا يرونه إلا ويرون الله تعالى قبله.

وأما العلماء بالله فهم في هذا المقام مع حكم الله تعالى فيه لا مع ما يشهدونه فينكرون النكرة، ويعرفون المعرفة. إذ كان الوجود مبناه على المعرفة. وهي الأصل.

والله أعلم.

<sup>(</sup>١) حديث: والحياء لا يأتي إلا بخيره.

انظر: **اللؤلؤ والمرجان،** ص ٩ جـ١، حديث (٢٣). وذكر الطبراني في **معجمه الصغير،** حديث رقم ٢٢٣ ص ١٠٧. عن عمران بن الحصين قال: قال رسول الله (صلى الله عليه وسلم): **دالحياء كله خيره**.

وللحديث روايات أخرى كثيرة.

انظر: معجم الطبراني الصغير.

وانظر: البخاري ومسلم.

في رواية: ما كان الحياء في شيء إلاّ ذاته... الخ، ورواية: دعه فإن الحياء من الإيمان، ورواية: الإيمان بضع وستون شعبة والحياء شعبة من الإيمان. وانظر: **اللؤلؤ والمرجان**، جـ١، ص٨، ص٩.

### مسألة (٦٩)

أوقف الله تعالى من عباده من شاء بين يديه وخاطبه مخبراً بما لَهُ وما عَلَيْه. فقال له: (إن لم تتق الله جهلته، وإن اتقيته كنت به أجهل. ولا بدّ لك من إحدى الخصلتين. فلهذا خلقت لك الغفلة حتى تتعرى عن حكم الضدين. لأنه بدون الغفلة يظهر حكم أحدهما. فاشكر الله تعالى على الغفلة والنسيان).

### مسألة (٧٠)

إن العالِم عند الله تعالى من عَلِمَ الظاهر والباطن. ومن لم يجمع بينهما فليس بعالم خصوصي، ولا مصطفى. وسبب ذلك أن حقيقة العلم تمنع صاحبها أن يقوم في أحواله بما يخالف علمه، فكل من ادّعى العلم، وعمل بخلافه في الحال الذي يجب عليه عقلاً وشرعاً العمل به، فليس بعالم. ولا ظاهر بصورة عالم فلا تغالط نفسك. فإن وبال ذلك لا يعود إلا عليك. ولهذا قال رسول الله، (صلى الله عليه وسلم): (إن الله تعالى إذا أراد إمضاء قضائه وقدره سلب ذوي العقول عقولهم)(١).

وليس سوى ذهاب العلم عنهم. ثم قال: (حتى إذا أمضى فيهم قضاءه وقدره رده عليهم ليعتبروا).

والاعتبار عمل أوعية العلم. فهذا عين ما ذهبنا إليه. فإذا رأيت من يدّعي الإيمان ويذكر، فلا يقع نفع، بما ذكرته به علمت أنه في الحال ليس بمؤمن أصلاً.

فإن الله تعالى قد أخبر أن المؤمن ينتفع بالذكرى. وإنما نبهناك على هذا لتعلم حظك من الإيمان.

فقد قال رسول الله، (صلى الله عليه وسلم): (لا يزني الزاني حين يزني وهو مؤمن)<sup>(٢)</sup>.

أي: مصدق بالعقاب عليه. فإنه يجوز أن الله تعالى قد يغفر [له] (٢). فإن الإيمان إذا لم يعط الكشف الذي يعطيه العلم فليس بإيمان.

حديث: وإن الله إذا أراد إمضاء قضائه وقدره سلب ذري العقول عقولهم. حتى إذا مضى عليهم قضاءه وقدره ردّه عليهم ليعتبرواه.

انظر كشف الحقاء العجلوني ج٢ ص٧٩. دار الكتب العلمية وتذكرة الموضوعات، الفتتي ص ١٢ ومسند الشهاب ج٢ ص ٣٠١ تحقيق: حمدي عبد المحسن السلفي. ط. مؤسسة الرسالة العربية.

 <sup>(</sup>٢) حديث: ولا يزني الزاني حين يزني وهو مؤمن.
 انظر: الحديث رقم (٣٦) من الجزء الأول من كتاب اللؤلؤ والمرجان، باب: بيان أن الدين النصيحة ص ١٦، طبعة المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية.

<sup>(</sup>٣) إضافة من المحقق ليستقيم السياق.

فاعلم أن العلم يعطي العمل من وراء حجاب رقيق. فلا تغفل عن هذا القدر الذي نبهناك عليه.

واعلم أن من شاهد المقدر عليه علماً بطريق الكشف الشهودي أتى المخالفة بحكم التقدير لا بحكم الانتهاك. فكان عاملاً بما علم فلا يضر ذلك العمل بل هو مغفور له.

والله أعلم.

### مسالة (۷۱)

الأحد والأحدية، والوتر والوترية أسماء للذات المقدسة باعتبار انتفاء الأسماء والصفات والنسب والإضافات، والواحد والواحدية والشفع والشفعية أسماء للذات باعتبار إثبات الأسماء والصفات والنسب والإضافات.

والله أعلم.

# مسالة (۷۲)

اعلم أن كلمة الحضرة الإلهية (١) هي الكلمة الفهوانية، وهي كلمة «كن»، وهي صورة الإرادة، وهي أحدية واحدية التعلق، وهي منسحبة على كل مكون. وليس لها معنى الإيجاد.

والله أعلم.

### مسالة (۷۲)

اعلم أن الحق تعالى والخلق معان في الثبوت وليسا معان في الوجود. فمن حيث ثناء الخلق وجود الحق تعالى. لأ من حيث الثبوت. وإنما ثناء الخلق وجود الحق تعالى. لأن كل حقيقة تعقل للحق تعالى لا تعقل مجردة عن تعقل الخلق. فهي تطلب الخلق لذاتها. فلا بد من معقولية حق وخلق لأن تلك الحقائق الإلهية من المحال أن يكون لها تعلق أثري بذات الله تعالى. ومن المحال أن تبقى معطلة الحكم، لأن الحكم لها ذاتي، فلا بد من تعقل حق وخلق سواء اتصف المخلوق بالوجود أو العدم (٢)، فلما كان الأمر في الثبوت على السواء أعطيناه صورة الاعتدال وعدم الميل إلى أحد الجانبين. وهذه هي المنزلة الرفيعة. (المنار) (١) العامة الآثار.

<sup>(</sup>١) في (م): (الهية).

<sup>(</sup>٢) في (م): (للعدم).

<sup>(</sup>٣) غير واضحة في (م). وروجعت على الفتوحات، ج٣ ص ٢٨٦. وهي صحيحة. وكذا روجعت على النسخة (س).

### مسألة (٧٤)

كيف تريد أن تعرف بعقلك من عين مشاهدته عين كلامه. وعين كلامه عين مشاهدته. ومع هذا إذا أشهدك لم يكلمك. وإذا كلمك لم يشهدك بالله.

تدري ما أقول لا بالله ولا أنا أدري ما أقول كيف يدري من يقبل الأضداد في وصفه أو تشبيهه في نعته. هيهات لا يعرفه غيره، وهذا وراء طور العقل. لأن العقل لا يدري ما أقول. فإن الحق تعالى لا يصح عليه أن يكون من مدركات العقول. لأنه لو كان من مدركات العقول لدخل تحت أحكامها.

والله أعلم.

### مسالة (٧٥)

أُسُوتُ المعَيْنِ في الإِمْكَانِ بدْرٌ وَلَوْلا السِدْرُ لَمْ يَسكُ قَطُ نَبِتُ (١) وُلَوْلا السِدْرُ لَمْ يَسكُ قَطُ نَبِتُ (١) وُلَا السِدِي عَسنُ لُسبُولِسي دُونَ أَمسِ إِلَسهسيّ مُسحَسالِ حَسنِستُ كُسنْتُ

فإذاً ليس في العلم إلا الشفع، وهو تثنية الجمع. فإن الحقائق الإلهية كثيرة، والمحققات على قدرها أيضاً. فثنت المحققات الحقائق في العلم. وإن لم يتصور بالوجود العينى.

وفي معناه قيل:

فَلَوْلاَ قُبُوتُ العَيْنِ مَا كَانَ مَشْهُوداً فَمَا زَالَ حُكُم العَيْنِ لِللّه عَالِداً فَلَسَمُّا كَسَاهُ الحَقُّ حُلَّة كَوْنِهِ تَكَوَّنَتِ الأَكْوَانِ فِيهِ بِكَوْنِهِ

شعر آخر:

رَأَيْتُ رَبِّي بِعَيْنِ قَلْبِي وَالْمِيْنِ وَالْمِيْنِيْنِ وَالْمِيْنِ وَالْمِيْنِ وَالْمِيْنِ وَالْمِيْنِ وَالْمِيْنِيْنِ وَالْمِيْنِ وَالْمِيْنِ وَالْمِيْنِ وَالْمِيْنِ وَالْمِيْنِينِ وَالْمِيْنِ وَالْمِيْنِ وَالْمِيْنِ وَالْمِيْنِ وَالْمِيْنِ وَالْمِيْنِ وَالْمِيْنِ وَالْمِيْنِيْنِ وَالْمِيْنِ وَالْمِيْنِيْنِ وَالْمِيْنِ وَلِمِيْنِ وَالْمِيْنِ وَالْمِيْنِي وَالْمِيْنِ وَالْمِيْنِ وَالْمِيْنِيْنِ وَلِمِيْنِ وَلِمِيْنِ وَلِمِيْنِ وَالْمِيْنِ وَلِمِيْنِ وَالْمِيْنِيِيْنِ وَلِمِيْنِ وَلِمِيْنِ وَلِمِيْنِي وَلِمِيْنِ وَلِمِيْنِ وَلِمِيْنِ وَلِمِيْنِ وَلِمِيْنِ وَلِمِيْنِي وَلِمِيْنِ وَلِمِيْنِ وَلِمِيْنِي وَلِمِيْنِي وَلِيْنِي وَلِيْنِي وَلِيْنِي وَلِيْنِي وَلِمِيْنِ وَلِمِيْنِ وَلِمِيْنِ وَل

ولا قبال كُنن كَوْناً ولا كَانَ مَفْ صُودا وَمَا زَالَ كَوْنُ الْحَقْ لِللْعَدِيْ مَسْعُبُودا وَقَدْ كَانَ قَبْلَ الْكَوْنِ وَالْكُوْنِ مَفْقُودا فَسَمَا ذَالَ سَنِجُاداً فَقِيسِداً وَمَوْجُودا

فَسقُسلُستُ لا شَسكُ أنستَ أنستَ أنستَ أنستَ أنستَ أنستَ فَسحَسنَ أنستَ أنستَ فَسنسخ أنستَ فَسيَسخُ أنستَ وَفِسي فَسنسائِسي ظُسهَسرْتَ أنستَ وَفِسي فَسنسائِسي ظُسهَسرْتَ أنستَ

<sup>(</sup>١) في (م): (البزر) بزاي. وهي مكررة.

<sup>(</sup>٢) في (م): (أنتا) وكل القافية هكذا.

### مسألة (٧٦)

اعلم أن وجه الحق تعالى هو [أن] (١) يكون به الحق حقاً. إذ لا حقيقة لشيء إلا بالحق تعالى، وهو المشار إليه بقوله تعالى: ﴿فَأَيْنِمَا تُولُوا فَثُمْ وَجِهُ اللَّهُ ﴾ (٢).

فوجه الله هو عينه المقيمة للأشياء. فمن رأى قيومية الحق للأشياء فهو الذي يرى وجه الحق في كل شيء. فافهم.

وقَّقك اللَّه لرؤياه.

### مسألة (۷۷)

اعلم أن كل ما ظهر في الأكوان فهو صورة لاسم خاص رباني يربيه الحق تعالى به. فمنه يأخذ، وبه يفعل، وإليه يرجع في كل ما يحتاج إليه.

والله أعلم.

### مسألة (۷۸)

للإمام حجة الإسلام «أبي حامد الغزالي»، تغمّده الله برحمته.

فإن قيل: كيف الجمع بين التوحيد والتشريع.

التوحيد: هو أن لا فاعل إلاَّ اللَّه.

والشرع: قد ورد بإضافة الفعل إلى العبد.

وإذا كان الله فاعلاً، فكيف يكون العبد فاعلاً؟

وإذا كان العبد فاعلاً، فكيف يكون الله فاعلاً؟

وصدور الفعل من فاعلين غير معقول. فنقول: صدقت إذا كان صدور الفعل من فاعلين بمعنى واحد فهو غير معقول. وإذا كان صدور الفعل من فاعلين بمعنيين فهو معقول. فنقول: معنى كون الحق تعالى فاعلاً هو أنه الخالق المخترع. ومعنى كون العبد فاعلاً أنه محل لإيجاد قدرة، بعد إيجاد إرادة، بعد إيجاد علم. وارتبطت الحركة بالقدرة، والقدرة بالإرادة، والإرادة بالعلم ارتباط المشروط بالشرط. ومن المحال وجود المشروط قبل وجود شرطه وارتبط المجموع بالقدرة الإلهية ارتباط المخترع بالمخترع.

<sup>(</sup>١) من المحقق للسياق.

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة البقرة، الآية ١١٥، مدنية.

#### مسألة (٧٩)

اعلم أنه لا بد من ارتباط الكثرة في العين الواحدة. وإثبات أحدية الكثرة على كل حال عند كل قابل إمّا بأسماء، أو بصفات، أو بنسب. فلولاه تعالى لما وُجِدْنا، ولولانا لما تكثر عزّ وجلّ بما نسب إلى ذاته المقدسة من الأسماء والصفات الإلهية. فأحدية الكثرة اعتبارها من حيث هي هي من غير إثبات ولا نفى. بحيث يندرج فيها جميع ما في الحضرة الواحدية.

والله أعلم.

#### مسألة (۸۰)

اعلم أنه لما كان الله تعالى كل يوم هو في شأن. فلذلك لا يثبت العالم قط على حالة نفساً فرداً. لأنه لو ثبت على حالة واحدة نفسية لا تصف بالغنى عن الله. وذلك محال. والله أعلم.

### مسالة (۸۱)

الحق في مقابله الباطل. وكل ما يخبر عنه فإمّا حق مطلق وإمّا باطل مطلق، وإمّا حق من وجه باطل من وجه.

فالواجب لذاته: هو الحق مطلقاً. والمستحيل لذاته: هو الباطل مطلقاً.

وممكن بذاته: هو حق من وجه باطل من وجه. لأنه من حيث ذاته لا وجود له. فهو باطل من هذا الوجه. باطل من هذا الوجه.

فإذا أطلق الحق على الوجود في الأعيان، وعلى الوجود في الأذهان وعلى الوجود في اللسان، فأحق الأشياء بأن يكون حقاً هو الذي يكون وجوده ثابتاً لذاته أزلاً وأبداً.

فافهم.

#### مسألة (۸۲)

لحجة الإسلام. قال، رحمه الله تعالى: إن كل ما في السموات وما في الأرض حادث على ترتيب واجب، وحق لازم لا يتصور حدوثه إلا كما حدث، وعلى الترتيب الذي عليه وجد. فما تأخر متأخر إلا لانتظار شرطه. ووجود المشروط قبل وجود شرطه محال. وكل ذلك على المنهاج الحق، والترتيب الواجب. وليس في شيء من ذلك لعب ولا اتفاق. بل كل ذلك لتدبير وحكمة».

#### مسألة (۸۳)

اعلم أن المراتب ست(١)، والمجالي خمسة، والعروش خمسة.

أمّا المراتب: فالأول مرتبة حضرة الأحدية. ثم مرتبة حضرة الواحدية ثم مرتبة عالم الأرواح المجردة. ثم مرتبة عالم النفوس وهو عالم المثال. ثم مرتبة عالم الأجسام وهو عالم الملك. ثم مرتبة الإنسان الكامل.

وأمّا المجالي: فالأول مجلى الحضرة الواحدية، ثم مجلى عالم الأرواح، ثم مجلى عالم النفوس، ثم مجلى عالم النفوس، ثم مجلى عالم الأجسام، ثم مجلى عالم الإنسان الكامل. الذي هو مجلى المجالى.

وأمّا العروش: فالأول عرش الحياة وهو عرش الهوية، ثم عرش الرحمانية، ثم العرش الكريم، ثم العرش العظيم، ثم العرش المجيد.

والله أعلم.

### مسألة (٨٤)

اعلم أن المخالفة التي وقعت من الخليفة عليه السلام لم تقع منه من حيث ذاته، ولا من حيث مرتبته. وإنما وقعت منه من حيث إنه كان حاملاً للموافق والمخالف. فتحرك منه النسب المخالف. لأن الجنة ليست موطنه، ولأنه يتضرر بها. فكانت مخالفة حكمة لنهي حكمة لا مخالفة حكم لنهى حكم.

والله أعلم.

### مسألة (٨٥)

اعلم أن لله تعالى مجالس مع عباده، وعددها بعدد قسمي الأوامر وعدد قسمي المناهي. وعدد ما أوجبوه على أنفسهم بطريق النظر، وبعدد ما أمرهم به أولو الأمر منهم، في غير محرم.

فلما سؤاها دعاهم إليه ليجالسوه. فمن تخلّف عن مجالسته فيها فقد عصى دعوته. ولله تعالى مجالس تسمى مجالس الإيمان. وعددها بعدد ما أباح لهم في الشرع أن يتصرفوا فيه مما لا أجر فيه ولا وزر. فإذا فعلوا المباح من حيث إن الله تعالى أباحه لهم مؤمنين بذلك حضر معهم بالإيمان.

<sup>(</sup>۱) في (م)، (س): (ستة).

وللّه تعالى مع عباده مجالس تسمى مجالس السنن الكتابية وهو قوله، (صلى اللّه عليه وسلم): (من سن سنة حسنة)(١) الحديث.

وعددها بعدد ما سن من ذلك، وعدد من عمل بها من حيث لا يشعر إلا أن يكشف الله تعالى له في سره بمجالسته إياه. فيرى مجالسة غريبة وهو غير عامل بها في الوقت. فيقال له: إن فلاناً عمل الخير الذي سننته فجالسناه فيه فجالسناك فاحمد الله تعالى واشكره. وقد قرن الله تعالى محبته العالية الحسنى لأهل مجالس الفرائض. وقرن محبة أخرى دونها عدد مجالس النوافل. ولا تكون نافل إلا ما كان مثل من الفرائض. ولكل مجلس باب يدخل منه إليه. وعلى كل باب بواب وهو الإيمان.

ومن المجالس ما يكون عليها بوابان: الإيمان والنية. والباب ما هو عين الشرع في ذلك العمل. بل هو الحال الذي يكون عليه في أول الشروع.

قال الله تعالى: ﴿الذين هم على صلاتهم دائمون﴾(٢).

فالمصلي يناجي ربه تعالى. والمناجاة ذكر. والحق تعالى جليس من ذكره. والدوام على مناجاته تعالى هو أن يكون العبد في جميع أحواله وتصرفاته مع الله تعالى كما هو في صلاته يناجيه في كل عين. وسبب ذلك كونه لا بد أن يكون العبد على حال من الأحوال. ولا بد أن يكون لله تعالى في ذلك الحال حكم شرعي. وهو تعالى مع أحكامه حاضر حيث كانت. والمراقب يناجيه تعالى في كل حال محظور وغير محظور. لأن أفعال العبد وتركه هى التى تعلقت أحكام الحق تعالى به فهذا هو الدوام على الصلاة.

والله أعلم.

# مسالة (٨٦)

اعلم أنه ليس في الوجود شيء، من جماد وغيره، إلا عارفا بوحدانية خالصة له تعالى. ولولا سر الألوهية الذي تخيله المشرك في معبوده، ما عبده أصلا فقام له سر الألوهية مقام الأمر لنا. غير أن الحق تعالى قرن السعادة بأمر المشيئة. وقرن الشقاوة بإرادة المشيئة. فما ثم مشرع غير الله تعالى. فإذا المعبود بكل لسان في حال وزمان. إنما هو الله الواحد، والعابد من كل عابد. إنما هو الله الواحد. فما ثم إلا الواحد. والاثنان إنما هما واحد. كذلك الثلاثة، والأربعة، والعشرة، والمائة، والألف إلى ما لا يتناهى. ما تجد إلا الواحد.

 <sup>(</sup>١) حديث: ومن سن سنة حسنة. أخرجه الإمام مالك في الموطأ ج١ ص٢١٨ ط دار إحياء التراث العربي، ومسلم في صحيحه كتاب العلم باب ٦ حديث ١٦. والهيثمي في مجمع الزوائد ج١ ص ١٦٧ ط. دار الكتب العلمية.

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة المعارج، الآية ٢٣، مكية.

ليس أمراً زائداً فإن الواحد ظهر في مرتبتين معقولتين فسمى اثنين. وهكذا سائر الأعداد.

فكما أنه أنشأ العدد فكذلك يفنيه بزواله. فتكون الخمسة مثلاً موجودة. فإذا عدم الواحد منها عدمت، وإذا ظهر الواحد ظهرت. وهكذا في كل شيء. فهكذا وحدانية الحق تعالى فبوجوده ظهرنا، فلو لم يكن لما ظهرنا. ولا يلزم من عدم كوننا أنه لم يكن كما لا يلزم من عدم الخمسة عدم الواحد. فإن الأعداد تكون عن الواحد، ولا يكون الواحد عنها. فلهذا تظهر به، ولا يعدم بعدمها. وهكذا فيما تناله من المراتب. إن لم يكن هو في المرتبة المعقولة لم تكن فتفطن لهذا الواحد والتوحيد. واحذر من الاتحاد في هذا الموضوع.

فإن الاتحاد لا يصح. فإن الذاتين لا تكون واحدة، وإنما هما واحدان. فهو الواحد في مرتبتين. ولهذا إذا ضربت الواحد في الواحد لا يتضعف، ولم يتولد منهما كثرة. فالوحدانية سارية. فما ثم غيرها. فالتثنية مثل الحال لا موجودة. فإن الحقيقة تنفيها أو تأباها ولا معدومة فإن الحق تعالى يثبتها. وملخص ذلك أنك إذا قلت عشرة فكأنك قلت إن الواحد قد مشى عشرة منازل وقس على هذا النمط فاعرف الواحد.

والله أعلم.

### مسالة (۸۷)

اعلم أن منزلة القوى الحسية الحيوانية أتم من منزلة القوى الروحانية. لأنها لها الاسم الوهّاب، لأنها هي التي تهب للقوى الروحانية ما تتصرف فيه، وما يكون به حياتها العلمية من قوة خيال وفكر وحفظ وتصور ووهم وعقل. فكل هذه القوى من مدد القوى الحسية. ولهذا قال تعالى في الذي أحبه: (كنت سمعه وبصره) الحديث.

فذكر الصورة الحسية، وما ذكر من القوى الروحانية شيئاً، ولا أنزل نفسه منزلتها، لأن منزلتها منزلة الافتقار إلى الحواس. ومنزلة القوى الحسية منزلة الافتقار إلى الله تعالى. فلذلك لم ينزل نفسه منزلة من يفتقر إلى سبحانه. فأعطى القوى الحسية الغنى عن القوى الروحانية. لأن القوى الروحانية تأخذ من القوى الحسية. والقوى الحسية لا تأخذ منها، وإنما تأخذ من الله تعالى. فاعرف شرف الحس وقدره، وأنه عين الحق تعالى. ولهذا لا تكمل النشأة الآخرة إلا بوجود الحس والمحسوس. لأنها ما تكمل إلا بالحق تعالى. فالقوى الحسية هم الخلفاء على الحقيقة في أرض هذه النشأة عن الله تعالى. ألا تراه سبحانه كيف وصف نفسه بكونه حياً عالماً قادراً، وباقي الصفات وهذه كلها لها أثر في المحسوسات. ويحس الإنسان من نفسه قوام هذه القوى به. ولم يصف الحق تعالى نفسه بأنه عاقل ولا مفكر ولا متخيل. وما أبقى من القوى الروحانية إلا ما للحس مشاركة فيه.

وهو الحافظ والمصور. فلولا الاشتراك ما وصف تعالى نفسه بهما. فهما صفتان روحانية وحسية. فتنبه لما نبهناك عليه.

واعلم أن الشرف كله في الحس. وأنك جهلت أمرك وقدرك. فلو علمت نفسك علمت ربك. كما أن ربك علمك وعلم العالم بعلمه لنفسه. وأنك صورته فلا بد أن تشاركه تعالى في هذا العلم فتعلمه من علمك بنفسك. وهذه نكتة ظهرت من رسول الله، (صلى الله عليه وسلم). حيث قال: (من عرف نفسه فقد عرف ربه)(١).

إذ كان الأمر في علم الحق تعالى علمه بنفسه. وهذا نظير قوله تعالى: (سنريهم آياتنا في الآفاق وفي أنفسهم) (٢).

فذكر النشأتين: نشأة صورة العالم بالآفاق. ونشأة روحه بقوله: ﴿فِي أَنفسهم﴾.

فهو إنسان واحد ذو نشأتين ﴿حتى يتبيّن لهم﴾. أي: للراثين. ﴿أَنه الحق﴾. أي أن الرائي فيما رآه أنه الحق لا غير.

فانظر يا ولي ما ألطف رسول الله، (صلى الله عليه وسلم)، بأمته. وما أحسن ما طرق لهم فنعم المطرق والمدبر. جعلنا ممن مشى على مدرجته حتى التحق بدرجته آمين بعونه وكرمه. وإن كنت ذا فطنة أومأنا إليك ما هو الأمر عليه. بل صرّحنا لك بذلك. وتحمّلنا في ذلك ما يُنْسَبُ إلينا من ينكر ما أشرنا به في هذه المسألة من العمي، الذين ويعلمون ظاهراً من الحياة الدنيا وهم عن الآخرة هم غافلون (٢).

ووالله لولا هذا القول الإلهي لحكمنا عليهم بالعمى في ظاهر الحياة الدنيا والآخرة. كما حكم الله تعالى عليهم بعدم السمع مع سماعهم في قوله تعالى: ﴿ولا تكونوا كالمذين قالوا سمعنا وهم لا يسمعون﴾(٤).

<sup>(</sup>١) حديث: (من عرف نفسه فقد عرف ربه).

قال ابن تيمية: حديث موضوع. وقال النووي: ليس بثابت. وقال أبو المظفر السمعاني في القواطع: إنه لا يعرف مرفوعاً وإنما يحكى عن يحيى بن معاذ الرازي أنه قال: كتب الصوفية مشحونة به. يسوقونه مساق الحديث.

والحافظ السيوطي له كتاب لطيف أسماه [القول الأشبه في حديث من عرف نفسه فقد عرف ربه.] وقال النجم وقع في أدب الدنيا والدين للماوردي أنه عن عائشة أم المؤمنين رضي الله عنها قالت: «من أعرف الناس بوبه»، قال: أعرفهم بنفسه. انظر: كشف الخفاء، حـ٢ ص ٢٦٢، حديث رقم ٢٥٣٢. وانظر: المعجم الصوفي، د. سعاد الحكيم، ص ١٢٦١. وانظر: كتاب الأزل، لمحمد وفا، بتحقيق سعيد عبد الفتاح، ص ١١٥، دار المتنبي، باريس ،ط١.

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة فصلت، الآية ٥٣، مكية.

<sup>(</sup>٣) القرآن الكريم، سورة الروم، الآية ٧، مكية.

<sup>(</sup>٤) القرآن الكريم، سورة الأنفال، الآية ٢١، مكية.

وهكذا علم هؤلاء بظاهر الحياة الدنيا بما تدركه حواسهم من الأمور المحسوسة لا غير. لأن الحق تعالى ليس سمعهم، ولا بصرهم، فاعرف يا ولي منزلتك من هذه الصورة الإنسانية التي سيدنا محمد، (صلى الله عليه وسلم)، روحها، ونفسها الناطقة، هل أنت من قواها، أو من محل قواها.

فإن كنت من قواها فمن أنت من قواها. هل أنت بصرها أم سمعها أم شمها أم ذوقها أم لمسها. فإنى والله قد علمت أي قوة أنا من هذه الصورة.

فلله الحمد على ذلك، وعلى كل حال.

والله أعلم.

### مسألة (۸۸)

اختلف الناس في النسخ. فأنكر النسخ الإلهي في الأمور والشرائع لتوهم البدء على الحق تعالى خلق كثير. وجوزه لا على جهة البدء خلق كثير. ونحن سلكنا فيه طريقاً بين طريقين فلم نقل بالبدء ولا نفينا النسخ. بل جعلناه انتهاء مدة الحكم في علم الله تعالى. إذ لم يرد من الله تعالى حكم ذكر فيه أنه مؤبدً (١) أو جار إلى أجل معين. ثم رفعه قبل وصول ذلك الأجل فلهذا سلكنا فيه هذه الطريقة.

والله أعلم.

#### مسألة (٨٩)

اعلم أن الأرواح النارية والنورانية إذا تبدّت لأبصار البشر تجسدت فلا تقع الرؤية إلاّ على أجساد تشبه الأجسام، والأرواح باقية على حالها لا تتغير.

والله أعلم.

### مسالة (٩٠)

اعلم أن الأفعال الصادرة عن القدرة الإلهية تنقسم إلى ما لا ينساق إلى النهاية التي هي غاية حكمتها فيستعار لهذا القسم لفظ المحبوب والمرضي. وإلى ما يقصر عن بلوغ الغاية فيستعار له لفظ المكروه والمبغوض. لكل منهما نسبة إلى المشيئة الأزلية. وليس شيء من ذلك باتفاق ولا لبخت. بل لإرادة أزلية وحكم حق، وأمر جزم استعير له لفظ القضاء. فغاضت بحار المقادير بحكم ذلك القضاء الأزلى. واستعير لترتيب المقدورات بعضها على

<sup>(</sup>١) في (م): (مؤبداً).

بعض لفظ القدر، فكان لفظ القضاء بإزاء الأمر الكلي. وكان لفظ القدر بإزاء الأمر الجزئي التفصيلي المتمادي إلى غير النهاية.

والله أعلم.

# مسالة (۹۱)

اعلم أن الأعيان باقية على أصلها من العدم. غير خارجة من الحضرة العلمية. فما شمّت رائحة الوجود. وليس لها وجود في الخارج إلا وجود الحق متلبساً بصور أحوال المكنات. فلا يتلذذ بتجلياته، ولا يتألم منها سواه.

واعلم أن التألم والتلذذ من صفات الكون. فاستنادهما إليه إنما هو باعتبارين:

أحدهما: اتصافه بصفات الكون في مقام التنزل.

وثانيهما: رجوع الكون وصفاته إليه.

وأمّا باعتبار الأحدية فالكل مستهلك فيها. فلا التذاذ ولا تألم فهذا السر فوق سر القدر. لأنه سر الأحدية المستعلية عن الكثرة.

والله أعلم.

### مسالة غامضة (٩٢)

بقاء الأعيان الثابتة على عدمها مع تجلي الحق تعالى باسمه النور. أي الوجود الظاهر في صور المخلوقات، وظهوره بأحكامها. وهذا علم كشفي ذوقي ينبو عنه الفهم، ويأباه العقل.

والله أعلم.

### مسالة (٩٣)

اعلم أن لكل ذكر من الأذكار نتيجة لا تكون للذكر الآخر. فأول فتح للذكر قبول القلب لذلك الذكر. فإن القلب لا يقبل من الأذكار إلا ما يعطيه استعداد الذاكر. ثم لا يزال مواظباً عليه مع الأنفاس. فلا يخرج من نفس في يقظة ولا في نوم إلا به لاجتهاده فيه. وهذه حقيقة الهجير، ومتى لم يكن حال الذاكر على هذا النمط فليس هو بصاحب هجير.

والله أعلم.

#### مسالة (٩٤)

واعلم أنه إذا كان الاتحاد يصيّر الذاتين ذاتاً واحدة فهو محال. وإن كان بمعنى ظهور

الواحد في مراتب العدد فيظهر العدد. فقد يصح الاتحاد من هذا الوجه. ويكون الدليل مخالفاً للحس. فيكون على وجهين، كالكتابة عن حركة يد الكاتب حساً.

وبالدليل أن الله تعالى خالقها، وأنها أثر القدرة القديمة لا الحادثة. وقد يكون الاتحاد عندنا بمعنى حصول العبد في مقام الانفعال عنه بهمه، وتوجه إرادته من غير مباشرة ولا معالجة فظهوره بصفة هي للحق تعالى حقيقة سمى ذلك اتحاداً. لظهور حق في صورة عبد. وظهور عبد في صورة حق. وقد يطلق الاتحاد في طريقنا على تداخل الأوصاف بين الحق تعالى وبين العبد. فإن الحق تعالى قد وصف العبد بما هو وصف للعبد الحياة والعلم وغيرهما. ووصف نفسه بما هو وصف للعبد الحياة والعلم وغيرهما. ووصف نفسه بما هو وصف للعبد من اليدين والأعين والغضب والرضا، وشبه ذلك.

فلما تداخلت الأوصاف بين الحق تعالى وبين العبد سمي ذلك اتحاداً لظهوره بنا، وظهورنا به تعالى. فلهذا يصح قول من قال: «أنا من أهوى ومن أهوى أنا».

وفي معناه قيل:

والخلْسَقُ عَسِينُ الحَقِّ إِنْ كُسِنْسَتَ ذَا عَسَفْسِلِ سِسوَى عَسِنْ شَسيءِ واحسِدِ فِسِسه بسالْسكُسلُ

الحَقُ عَسِينُ الخَلْسِقِ إِنْ كُسِنْسِتَ ذَا عَسِينِ وَإِنْ كُسِنتَ ذَا عَسِينِ وَعَقْسِلِ فَسَمَسَا تَسرَى

#### مسألة (٩٥)

الكون حجاب. والناظر إليه محجوب يتمنى أنه لم يوجد. كما قيل:

وَلَمَّا بَسَدَا الْسَكَسُونُ السَّغَسِيسِبُ لِسَسَاظِسِرِي تَحَسَنْتُ إلى الأَوْطَسَانِ حَسَنَّ السَّرَكَسَائِسِ لأن الكون غريب عن وطنه، ووطنه العدم فهو وطنه الأصلي. والوجود له مستعار. والله أعلم.

#### مسألة (٩٦)

اعلم أن الحقائق أعطت لمن وقف عليها أنه لا يتقيد وجود الحق تعالى مع وجود العالم بقبلية، ولا بعدية، ولا معية. فإن التقدم الزماني والمكلف في حق الله تعالى قد رمت به الحقائق في وجه القائل به. إلا أن يقوله من باب التوصيل إلى أفهام المخاطبين كما قال رسول الله، (صلى الله عليه وسلم). ونطق الكتاب العزيز به. إذ ليس كل أحد يقوى على كشف هذه الحقائق. فلم يبق لنا إلا أن نقول:

«إن الله تعالى موجود بذاته، مطلق الوجود، غير مقيد بغيره، ولا معلول بشيء، ولا علة لشيء، بل هو خالق المعلولات والعلل».

ونقول: «إن العالم موجود بالله تعالى، لا بذاته. مقيد بوجود الحق تعالى، وإذ انتفى

الزمان عن وجود الحق تعالى وعن وجود بدء العالم فقد وجد العالم في غير زمان. فلا نقول من جهة الحقائق إن الله تعالى موجود قبل العالم، لأن القبلية من صيغ الزمان، ولا زمان في وصف الله تعالى. ولا نقول إن العالم موجود بعد وجود الله تعالى، إذ لا بعدية في وصف الله تعالى. ولا نقول إنه موجود مع وجود الحق تعالى، فإن الحق تعالى هو الذي أوجده ولم يكن شيئاً.

ولكن نقول: الحق تعالى موجود بذاته. والعالم موجود بالحق تعالى. فإن سأل متوهم متى كان وجود العالم من وجود الحق تعالى. قلنا: متى سؤال عن زمان، والزمان من عالم النسب. وهو المخلوق لله تعالى. فهذا سؤال باطل حجبت أدوات التوصيل إلى الأفهام هذا السائل عن تحقيق هذه المعانى.

فلم يبق إلا وجود صرف خالص، لا عن عدم. وهو الوجود الحق تعالى. ووجود عن عدم، وهو وجود الحق العالم، ولا بينية بين الوجودين، ولا امتداد إلا التوهم الذي يحيله العلم، ولا يبقى منه شيء. ولكن يقال وجود مطلق. ووجود مقيد. ووجود فاعل. ووجود مفعول هكذا أعطته الحقائق».

والله أعلم.

### مسألة (٩٧)

إن الاختراع لا يصح حقيقة إلا في حق العبد، وأمّا الرب تعالى. فلا يصح حقيقة الاختراع في حقه. وذلك أن المخترع على الحقيقة لا بدّ أن يخترع أولاً في نفسه مثل ما يريد إبراز عينه. ثم بعد ذلك يبرز عينه على صورة ما اخترعه في نفسه. والرب تعالى لم يزل عالماً بالعالم أزلاً وأبداً. فما اخترع في نفسه شيئاً لم يكن عالماً به. فإذا الرب مخترع للعالم بالفعل. لا أنه مخترع مثاله في نفسه الذي هو صورة علمه تعالى أزلي ليس بمخترع. فحقق ما قلناه. وقل بعد ذلك ما شئت. فإن شئت أن تصفه بالاختراع وعدم المثال فصفه. وإن شئت نفي هذا فانفه. ولكن بعد فهم ما علمتك به من الحقائق. فتحقق هذه المسألة. فإنها من أغمض المسائل.

والله أعلم.

#### مسألة (٩٨)

اعلم أنه لما شاء الحق تعالى من حيث أسمائه(١) الحسنى التي لا يبلغها الإحصاء أن يرى

<sup>(</sup>١) في (م): (أسماؤه).

أعيانها في كون جامع لجميع حقائق الأشياء. لكونه متصفاً بالوجود ويظهر به سره إليه. فإن رؤية الشيء نفسه بنفسه ما هي مثل رؤيته نفسه في أمر آخر يكون له كالمرآة. فإنه تظهر له نفسه في صورة يعطيها المحل المنظور فيه، مما لم تكن تظهر له من غير وجود هذا المحل، ولا تجليه له.

وقد كان الحق تعالى أوجد العالم كله وجود شبح مسوّى لا روح فيه. فكان كمرآة غير مجلوة. ومن شأن الحكم الإلهي أنه ما سوى محلاً إلاّ ولا بدّ أن يقبل روحاً إلهياً عبر عنه بالنفخ فيه. فاقتضى الأمر جلاء مرآة العالم فكان آدم عين جلاء تلك المرآة، وروح صورة العالم، المعبر عنه في اصطلاح القوم بالإنسان الكبير.

فكانت الملائكة كالقوى الروحانية والحسية، التي في النشأة الإنسانية. فسمى آدم عليه السلام إنساناً لعموم نشأته. وحصر الحقائق كلها. لأنه للحق تعالى بمنزلة إنسان العين من العين الذي به يكون النظر. فيه نظر الحق تعالى إلى العالم فرحمهم. وسمّاه خليفة لأنه استخلفه في حفظ العالم ما دام فيه. كالختم على خزانة الدنيا. وانتقل الأمر إلى الآخرة فكان ختماً أبدياً والله أعلم..

إلهي كيف أوحدك ولا وجود لي في عين الأحدية، وكيف لا أوحدك والتوحيد محض العبودية. سبحانك. ما وحدك سواك. ولا عرفك إلا بإياك. بطنت وظهرت. لا عنك بطنت، ولا لغيرك ظهرت.

والله أعلم.

# مسألة (٩٩)

اعلم أن الوجود من حيث هو هو عين الوجود الخارجي، غير مقيد بالإطلاق والتقييد. ولا هو كلي ولا هو جزئي. ولا عام ولا خاص. ولا هو واحد بالوحدة الزائدة على ذاته ولا كثير. بل تلزمه هذه الأشياء بحسب مراتبه ومقاماته. المنبه عليها بقوله تعالى ورفيع المدرجات (عصير مطلقاً ومقيداً. وكلياً وجزئياً. وعاماً وخاصاً. وواحداً وكثيراً. من غير تغير في ذاته وحقيقته. وهو أظهر من كل شيء تحققاً وذاتية، وأخفى من جميع الأشياء ماهية وحقيقة ولا يتحقق شيء في العقل ولا في الخارج إلا به.

إذ هو الذي يتجلى في مراتبه، ويظهر بصورها وحقائقها في العلم والعين، فيسمى بالماهية والأعيان الثابتة. وذلك لأن للأسماء الإلهية صوراً ثابتة في علمه تعالى. لأنه عالم

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة غافر، الآية ١٥، مكية.

بذاته وأسمائه وصفاته. وتلك الصور العلمية من حيث إنها عين الذات بيقين خاص ونسبة متعينة. هي المسماة بالأعيان الثابتة. سواء كانت جزئية، أو كلية في اصطلاح أهل الله تعالى. وتسمى كلياتها بالماهيات والحقائق، وجزئياتها بالهويات. وتلك الصور فائضة من الذات الإلهية بالفيض الأقدس، والتجلي الأول. بواسطة الحب الذاتي. وطلب مفاتيح الغيب التي لا يعلمها إلا هو، ظهورها وكمالها فإن الفيض الإلهي ينقسم إلى الفيض الأقدس. وإلى الفيض المقدس. فبالفيض الأقدس تحصل الأعيان واستعداداتها الأصلية في العلم الإلهي.

وبالفيض المقدس تحصل تلك الأعيان في الخارج مع لوازمها وتوابعها. وذلك الطلب مستند<sup>(۱)</sup> أولاً، إلى الاسم الأول الباطن ثم بهما إلى الاسم الآخر والظاهر. لأن الأولية والباطنية ثابتة الوجود العيني. وقد نبّه سبحانه وتعالى أنه عين كل شيء بقوله تعالى: ﴿هو الأول والآخر والظاهر والباطن﴾ (۲).

فكونه عين كل شيء فبظهوره في ملابس أسمائه وصفاته في عالمي علمه وعينه. وكونه غيرها فباختفائه في ذاته، واستعلائه بصفاته عن مشابهة خلقه. وتنزهه عن الحصر والتعين، وإيجاده للأشياء، واختفائه فيها مع إظهاره إياها.

واعلم أن الماهيات صور كمالات الحق تعالى، ومظاهر أسمائه وصفاته. ظهر أولاً في العلم ثم في العين. فتكثر بحسب الصور وهو على وحدته الحقيقية، وكمالاته السرمدية، وهو يدرك حقائق الأشياء، بما يدرك حقيقة ذاته. لا بأمر آخر كالعقل الأول وغيره. لأن تلك الحقائق عين ذاته حقيقة وإن كانت غيرها تعيناً، ولا يدركه غيره. فإذا علمت أن الوجود هو الحق تعالى علمت سر قوله تعالى: ﴿وهو معكم أينما كنتم﴾(٣). ﴿ونحن أقرب إليه من حبل الوريد﴾(٤). ﴿وفي أنفسكم أفلا تبصرون﴾(٥).

وكذلك: اكنت سمعه وبصره ١٠٠٠).

وأمثال ذلك من الأسرار المنبهة للتوحيد بلسان الإشارة.

<sup>(</sup>١) في (م): (مستنداً).

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة الحديد، الآية ٣، مدنية.

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة الحديد، الآية ٤، مدنية.

<sup>(</sup>٤) القرآن الكريم، سورة (ق)، الآية ١٦، مكية.

<sup>(</sup>٥) القرآن الكريم، سورة الذاريات، الآية ٢١، مكية.

<sup>(</sup>٦) سبقت الإشارة للحديث.

#### مسألة (١٠٠)

اعلم أن الحق تعالى بحسب كونه ﴿كُل يوم هو في شأن﴾ (١). له شؤون وتجليات في مراتب إلهية. وله أيضاً بحسب شؤونه ومراتبه الإلهية أسماء وصفات إيجابية أو سلبية. وكل منها نوع من الوجود، سواء كانت إيجابية أو سلبية. وليست إلا تجليات ذاته بحسب مراتبه الإلهية. وهي أول كثرة وقعت في الوجود. وهي برزخ بين الحضرة الأحدية الذاتية، وبين المظاهر الخلقية. لأن ذاته تعالى اقتضت بذاته بحسب مراتب الألوهية والربوبية صفات (٢) متعددة، متقابلة، متخالفة. كاللطف والقهر، والرحمة والغضب، والرضى والسخط، وغيرها. وتجمعها النعوت الجمالية والجلالية.

والله أعلم.

# مسألة (١٠١)

اعلم أن الصفات تنقسم إلى ما له الحيطة التامة الكلية، وإلى ما لا كون له الحيطة الكلية. وإن كانت هي أيضاً محيطة بأكثر الأشياء. فالأول هي الأمهات للصفات، المسماة بالأثمة السبعة، وهي الحياة، والعلم، والإرادة، والقدرة. وباقي الصفات السبع (٢٠).

وهذه الصفات السبع<sup>(٤)</sup> وإن كانت أصولاً لغيرها من الصفات لكن بعضها أيضاً مشروط بالبعض الآخر في تحققه. أو العلم مشروط بالحياة والقدرة والإرادة مشروطان بهما. والثلاثة الباقية مشروطة بالأربعة المذكورة.

والأسماء أيضاً تنقسم بنوع من القسمة إلى أربعة أسماء هي الأمهات. وهي الأول والآخر والظاهر والباطن، ويجمعها الاسم الجامع وهو الله الرحمن.

والله أعلم.

### مسألة (١٠٢)

اعلم أن رتب الأسماء ثلاث: ذاتية، ووصفية، وفعلية.

لأن الإله إنما يطلق على الذات باعتبار نسبة وتعين. ذلك الاعتبار إما أمر عدمي نسبي محض، كالغنى والأول والآخر. وإما غير نسبي كالقدوس والسلام.

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة الرحمن، الآية ٢٩، مدنية.

<sup>(</sup>٢) في (م): (صفاة).

<sup>(</sup>٣) في (م)، (س): (السبعة).

<sup>(</sup>٤) في (م)، (س): (السبعة).

ويسمى هذا القسم أسماء الذات.

وأما معنى وجودي يعتبره العقل. من غير أن يكون زائداً على الذات فإنه محال. وهو إما أن يتوقف على تعقل الغير دون وجوده كالعالم والقادر، وتسمى هذه الأسماء الصفات.

وإما أن يتوقف على وجوده كالخالق والرازق. وتسمى هذه أسماء الأفعال. والله أعلم.

### مسألة (١٠٣)

في إزاحة إنكار الأدباء على المتكلمين في استعمال لفظة الذات. حيث إن الذات تأنيث. والتأنيث لا يليق ذاته ولا معناه بجلال الله تعالى. والذي يزيح شبهتهم أن المتكلمين عن المعنى اللغوي العرفي بمعزل فلا يتوجه عليهم إنكار اصطلاحهم. إذ التعبير عن الذات منقول عن السلف الصالح منه قول خير الأمة: (تفكروا في آلاء الله ولا تتفكروا في ذات الله فإنكم لم تقدروا قدره)(١).

فما من شيء إلا وله حقيقة، ومعناها هو المتبادر من لفظ ذاته، أو نفسه، أو عينه، أو وجهه، أو اسمه، أو حدّه، أو خده، أو نحو ذلك.

والله أعلم.

# مسالة (١٠٤)

للأشعرية: في حد المثلين والغيرين.

أمّا المثلان: فهما الموجودان اللذان يجب لكل واحد منهما ما يجب للآخر من صفات النفس.

وقيل: هما اللذان يشتركان فيما يجوز ويستحيل.

وقيل: هما اللذان يسد كل واحد منهما مسد الآخر.

وأمّا الغيران: فهما الموجودان اللذان يجوز مفارقة أحدهما للآخر بزمان، أو مكان، أو وجود، أو عدم.

ديث: وتفكروا في آلاء الله ولا تفكروا في ذات الله فإنكم لم تقدروا قدرهه.
 أخرجه عبدالله بن عدي في الكامل في ضعفاء الرجال ج٧ ص٥٥ ط. دار الفكر.

وقلت:

فَالعِلْمُ أَشْرَفُ مَا تُؤْتِيهُ مِن مِنَحٍ فَـإِنْ مَـأَلْتَ إِلَـهَ الْخَلْـقِ فِـي طَـلَـبٍ واؤمِـن الـطُـزقَ إِنَّ الـبَـابِ أَغْـلَـقَـهُ

والسُّرْعُ أَصْطَهُ مِنْهَاجِ وَأَوْضَحُهُ فَاسْأَلُهُ كَنْسُفاً فَإِنَّ اللَّهَ يَمْنَحُهُ دَعْوَى الكَيَانِ رُجودُ اللَّهِ يَفْتَحُهُ

# مسالة (١٠٥)

اعلم أن من استوهب من الواهب المواهب وهب على كل حال. ومن استوهب من غيره فإنه مستوهب من محال.

# مسألة (١٠٦)

فأنت للحق تعالى بمنزلة الجد لك. والحق تعالى بمنزلة الروح المدبرة لجدك. والله أعلم.

### مسالة (١٠٧)

اعلم أن الأصل في العالم قبول أوامر التكوين فيما يراد تكوينه فيه ومنه. والعصيان أمر عارض. وفي الحقيقة ما أطاع الله أحد، ولا عصاه أحد. بل الأمر كله لله.

قال: ﴿ وَإِلَيْهِ يُرْجَعُ الْأَمْرُ كُلُّهُ ﴾ (١).

والله أعلم.

# مسالة (۱۰۸)

في بيان معنى التوحيد الموتي.

اعلم أن الموت ينكشف به الغطاء، ويتبين الحق لكل أحد. ولكن ذلك الكشف في ذلك الوقت في العموم لا يعطي سعادة، إلاّ لمن كان من العامة عالماً به.

ثم إن الناس في دار الدنيا ثلاثة أصناف:

- ـ صنف علموا الحق علماً، وهم العامة.
- ـ وصنف علموا الحق عيناً، وهم أصحاب الكشف.
  - ـ وصنف عموا عن الحق بالكلية.

فإذا انكشف الغطاء بالموت انتقل أهل العلم من العلم إلى العين، وانتقل أهل العين من

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة هود، الآية ١٢٣، مكبة.

العين إلى الحق، وانتقل أهل العمى من العمى إلى الإبصار. لا عن تقدم علم فلا بد من مزيد لكل طائفة عند كشف الغطاء.

ولهذا الاعتبار يصح قول من قال: ولو كُشِفَ الغطاء ما ازددت يقيناًه (١).

بمعنى من علمه إن كان ذا علم، أو من عينه إن كان ذا عين، لا أنه لا يزيد عند كشف الغطاء أمر لم يكن عنده. لأنه لو كان كذلك لكان كشف الغطاء في حق من هذه صفته عبثاً معرى عن الفائدة. فما كان الغطاء إلا وراءه أمر وجودي لا عدمي.

والله أعلم.

# مسألة (١٠٩)

اعلم أن كلمات الحق تعالى ليست سوى أعيان الممكنات الموجودة. فينسب إليها القدم من حيث وجودها في من حيث وجودها في الحارج.

ولذلك قال الله تعالى في كلامه العزيز مع أنه قديم: ﴿ مَا يَأْتِيهُم مَن ذَكُو مَن رَبُّهُمُ مَحَدَثُ ﴾ (٢).

والله أعلم.

# مسألة (۱۱۰)

اعلم أن المختار هو الذي يفعل فعلاً ما إن شاء، ويترك إن شاء. وسبق العلم بالفعل أو الترك، يخيل وقوع ما لم يسبق به العلم، وإذا المضطر هو المجبور على الفعل. فإذاً لا اضطرار ولا جبر ولا اختيار.

فتفهم هذه المسألة فإنها غامضة. وقلّ من يفهمها.

والله أعلم.

# مسالة (۱۱۱)

اعلم أن اليقين له، باعتبار نشأته الكاملة، أربع مراتب. فأولها: مرتبة العلم. ثم مرتبة العين. ثم مرتبة الحقية.

 <sup>(</sup>١) هذا قول لأي يزيد البسطامي مشهور في كل كتب التصوف. ولكن ابن عربي كثيراً ما يورده في جل كتبه ومواضع كثيرة من الفتوحات.

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة الأنبياء، الآية ٢، مكية.

فعلمه، وعينه، وحقه كتابية. وحقيقته سنية.

فاليقين من أول مراتبه: اسم جامع بين العلم والطمأنينة. وقد يشتق من يقن الماء في الإناء، إذا استقر فيه. فاليقين بهذا الاعتبار استقرار الإيمان في قلب المؤمن. ومن المعلوم أن اليقين الذي هو في مرتبة العلم بقدرة الله تعالى على إحياء الموتى، كان مستقراً في قلب خليل الرحمن، عليه السلام، حين سأل<sup>(۱)</sup> ربه كيفية إحياء الموتى. وإنما كان مطلوبه الطمأنينة، التي تعطيها مرتبة العين. ولأن السكون الذي هو الطمأنينة أمر زائد على العلم، فينبغي أن يطلب لأنه لم يكن أحد أثبت قلباً في اليقين من سيدنا محمد، صلى الله عليه وسلم. ومع هذا فقد أخبر أنه كان يتعلم اليقين. وقد أمره الله تعالى بطلب الزيادة من العلم. وقال له ربه سبحانه: ﴿وقل رب زدني علما﴾(٢).

والعلم على كل حال لا بد أن يستند إلى اليقين. لأن اليقين روح العلم والطمأنينة حياته. فكان، (صلى الله عليه وسلم)، لا يزال يطلب الزيادة من العلم. فكان لا يزال يتعلم اليقين لارتباطه به. فينبغي للعاقل أن لا يزال يسأل الله تعالى الزيادة من العلم المرتبط باليقين.

واعلم أنه لما كان فلك اليقين متسعاً عالياً فكذلك لا يظهر له أثر ظاهر، إلا عند القليل من المتروحنين من البشر بعلو هممهم. فإن هممهم حازت عليه في فلكه.

واعلم أن الحق تعالى لا يمكن أن يوصف باليقين للحوقه بالنشأة. بخلاف العلم فإنه يوصف به.

واعلم أن اسم العلم مشترك، وكذلك اسم العين، وكذلك اسم الحق فلأجل ذلك. أضيفت كل واحدة منها إلى اليقين ليتميز به من غيره.

واعلم أنه ليس بأيدي الناس اليوم منه اليقين لاسمه إلا الأفراد منهم. ولذلك لا تجد أحوالاً وهو يشك في المقدور إمّا بعقده، وإمّا بحالة ضرورة. وأدناه مرتبة الشك في الرزق. الذي وقع القسم من المولى تعالى بضمانه. ولم يشترط في إعطائه إيماناً ولا طاعة. ومع هذا القسم والضمان لم يحصل في النفس من اليقين لا حقيقة، ولا حق، ولا عين، ولا علم. فإنا لله وإنا إليه راجعون في هذه المصيبة التي عمت الكافة إلا القليل.

<sup>(</sup>١) في (م): (سأله).

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة طه، الآية ١١٤، مكية.

### مسألة (١١٢)

اعلم أن حقيقة العبودية تقتضي طاعة المعبود ومحبته. فلما علم الله تعالى أن الخلق لا يصلون إلى الصافي من طاعته ومحبته أوجد لهم بشراً من جنسهم وأقام طاعته مقام طاعته. فقال تعالى: همن يطع الرسول فقد أطاع الله (١٠).

وأقام متابعته مقام متابعته. ومحبته مقام محبته فقال تعالى: ﴿قُلُ إِنْ كُنتُم تَحْبُونُ اللّهُ فَاتِبُعُونِي يَحْبُكُمُ اللّهُ وَيَغْفُرُ لَكُم ذُنُوبُكُم واللّه غفور رحيم ﴿(٢).

اعلم أن الحق تعالى من حيث أحديته لا اسم له ولا نعت ولا صفة. كما قال «علي»، كرّم الله وجهه: (كمال الإخلاص نفي الصفات عن الحق تعالى).

وأما عند التجلّي فإنه يتجلّى لكل أحد بصورة معتقده. ولذلك أجاب الإمام «أبو القاسم الجنيد» (٢)، رحمه الله تعالى حين سُئل عن المعرفة بالله، والعارف به، فقال: الون الماء لون إنائه».

أي أن الحق تعالى لا يتجلّى بصورة المعرفة إلا بحسب استعداد المتجلّى له. وهو جواب محكم مطابق لما في نفس الأمر. لأن الماء لا لون له ويتلوّن بلون أوعيته الشفافة. فكذلك الحق تعالى لا تعين له يحصره ويتعين بحسب الاستعدادات والقابليات. فمن عرف أن الحق تعالى هو المتجلّي في صور الأعيان وصور الأذهان بحسب استعداداتها وقابلياتها، سلم لكل ذي اعتقاد اعتقاده وعرف أن الله تعالى هو الظاهر بها، وآمن به فيها، وكان من أصحاب السعادة العظمى. فالمعتقد بالاعتقاد الخاص ظانّ، وليس بعالم. إذ لو كان عالماً عارفاً لعرف الله تعالى في جميع الصور والاعتقادات. ولذلك قال الله تعالى: (أنا عند ظن عبدي بي)(1).

أي لا أظهر له إلاّ بصورة معتقده. فإن شاء أطلق وعبد الإله المطلق، الذي يظهر بكل

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة النساء، الآية ٨٠، مدنية.

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة آل عمران، الآية ٣١، مدنية.

 <sup>(</sup>٣) أبو القاسم الجنيد: أصله من نهاوند. ولد ونشأ بالعراق، أبوه كان يبيع الزجاج لذا فإنه يلقب أحياناً بالقواريري. وهو ابن عشرين سنة صاحب الزاهد الكبير (السري السقطي) خاله. وكذلك صحب الحارث المحاسبي، ومحمد بن علي القصاب فتركوا فيه أثراً كبيراً جعله فيما بعد من أئمة القوم. وقد توفي سنة ٢٩٧هـ.

انظر: الرسالة القشيرية، ص ٢٠، الطبعة الثانية ١٩٥٩، القاهرة.

<sup>(</sup>٤) حديث: وأنا عند ظن عبدي بي، أخرجه ابن حزم في المحلى عن الطبراني والحاكم ج١ ص٧٧ ط. دار الفكر ـ بيروت والدارمي في سننه ج٢ ص٧٠٦ عن الأعمش عن أبي صالح عن أبي هريرة ط. دار الفكر العربي.

المظاهر والمجالي. وإن شاء فيه بصورة معينة يعطيها استعداده. فإله المعتقدات تأخذه الحدود لأنه معين مقيد. وهو الإله الذي وسعه قلب عبده.

والإله المطلق لا يسعه شيء. لأنه عين كل شيء، وعين نفسه. والشيء لا يقال فيه يسع نفسه ولا يسعها.

واعلم أن القلب معين مكتنف بعوارض<sup>(۱)</sup> تعيينية، وحدود شخصية. فلذلك لا يدرك إلا مثله. ولا يسع إلا ما هو معين مقيد مثله. والإله المطلق جلّ عن الحدود، وعرّ عن الإحاطة. فلا يسعه شيء وكيف يسعه شيء وهو عين الأشياء، ولا شيء غيره، فافهم ترشد.

ولا يقال: هذا يناقض القول بأن العارف يسع الحق. لأن كون قلب العارف يسع الحق تعالى إنما هو بحسب التجلي. والتجلي لا يكون أبداً إلاّ بصورة اعتقاد المتجلّي له. والمتجلي له عين مقيدة، فلا يمكن أن يتجلّى له الحق تعالى بجميع أسمائه وصفاته دفعة.

وإن كان قلب الكامل قابلاً لجميع التجلّيات الأسمائية. لكن لا يتجلّى له الحق تعالى بجميعها دفعة، ولا له قابلية لذلك.

والله أعلم.

### مسألة (١١٣)

اعلم أن من استرسل مع إطلاق التوحيد، ولم يتقيد بظواهر الشريعة فقد قذف به في بحر الزندقة. ولكن الشأن أن تكون بالحقيقة مؤيداً وبالشريعة مقيداً.

واعلم أنه لا يدل على علم العبد كثرة عمله، ولا مداومته على ورده، وإنما يدل عليه رجوعه إلى ربه، بقلبه. وتحرزه من رق الطمع، وتحليه بحلية الورع.

ولذلك قال «الحسن البصري»(٢): «ملاك الدين الورع، وفساد الدين الطمع».

والله أعلم.

#### مسألة (١١٤)

اعلم أن من وقف عند الإضافات والنسب عثر على الأمر على ما هو عليه.

<sup>(</sup>١) في (م): (بعواض).

<sup>(</sup>٢) الحسن البصري: هو أبو سعيد الحسن البصري. غلب عليه الخوف حتى كأن النار لم تخلق إلا له. كما يقول الشعراني في طبقاته. وكان البصري يقول: لسان الحكيم من وراء قلبه، وإن الجاهل قلبه في طرف لسانه كل ما أتى على لسانه تكلم به. ومن أقواله أيضاً: المحب سكران لا يفيق إلا عند مشاهدة محبوبه. انظر ترجمته في طبقات الشعراني، ص ٢٥، ج١، المكتبة التوفيقية.

واعلم أن السعادة في الإيمان لا في العلم. والكمال في العلم، فإن جمعت بينهما، فأنت إذاً أنت. ما فوقك غاية.

والله أعلم.

# مسالة (١١٥)

اعلم أن الابتلاء أصله الدعوى. فمن لا دعوى له لا ابتلاء يتوجه عليه. ولهذا ما كلفنا الله تعالى حتى قال لنا: ﴿الست بربكم﴾(١).

فقلنا: «بلي». فأقررنا بربوبيته لنا، وعبوديتنا له. والعبودية تطلب بذاتها طاعة السيد. فلما ادعينا ذلك كلفنا حينئذٍ ليبتلي صدقنا فيما ادعيناه.

والله أعلم.

### مسألة (١١٦)

اعلم أن الهوية الإلهية هي المتجلّية بالصفات الحياتية لا غيرها. فظهرت أولاً في النفس الرحماني. ثم بواسطته في كل شيء. ولأجل سريان هذه الحياة الذاتية في الماء، جعل الله منه كل شيء حي. وهذا الماء الذي هو أصل كل شيء إنما هو النفس الرحماني المسمى بالهيولى الكلي، والجوهر الأصلي. الذي كان عرش الله تعالى عليه. لا الماء المتعارف. وإنما أطلق على النفس الرحماني اسم الماء مجازاً، لأنه مظهره فلذلك اتصف (٢) بصفاته. فصار مادة لجميع ما في العالم الجسماني من نبات وحيوان.

والله أعلم.

### مسألة (١١٧)

قال الله تعالى: ﴿فللَّهُ الْحُجَّةُ الْبِالْغَلَّهُ (٣).

أي: التامة القوية على خلقه فيما يعطيهم من الطاعة، والإيمان، والكفر، والعصيان. لا لخلقه عليه حجة. إذ ما يعطيهم إلا ما طلبوا منه بلسان استعداداتهم، وقابلياتهم. فما قدر

 <sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة الأعراف، الآية ١٧٢، مكية، ونصها: ﴿وَإِذْ أَخَذَ وَبِكُ مِن بني آدم من ظهورهم ذريتهم
وأشهدهم على أنفسهم ألست بربكم قالوا بلي شهدنا أن تقولوا يوم القيامة إنّا كنا عن هذا غافلين﴾.

<sup>(</sup>٢) في (م): (التصف).

 <sup>(</sup>٣) القرآن الكريم، سورة الأنعام، الآية ١٤٩، مكية، ونصّها: ﴿قل فلله الحجة البائغة فلو شاء لهداكم أجمعين﴾. وهي في
 الأصل جاءت، ولله الحجة البالغة، ولولا أن ابن عربي سبقها به (قال الله تعالى) لتركتها ولاحتسبتها من نص حديثه خوفاً
 من اللبس.

على الكافر الكفر ولا على العاصي المعصية إلا باقتضاء أعيانهما بذلك. وطلبهما بلسان استعدادهما أن يجعلهما على ما برزا عليه من كفر أو معصية. كما طلبت عين الكلب صورته، والحكم عليه بالنجاسة العينية. باقتضاء ذاته ذلك.

فإن قلت الأعيان الثابتة واستعداداتها حصلت في العلم بالفيض الأقدس. فالحق تعالى جعلها كذلك. قلت:

الأعيان الثابتة ليست مجعولة، بل هي صور علمية للأسماء الإلهية التي لا تأخر لها عن الحق تعالى إلاّ بالذات لا بالزمان. وهي أزلية أبدية.

والله أعلم.

#### مسألة (۱۱۸)

اعلم أن الرسل من حيث إنهم رسل لا يعطون من العلم لأممهم إلا على قدر استعداداتهم وقابلياتهم. لا يمكن أن يكون زائداً عليه، ولا ناقصاً منه. لأنهم مبلغون مبيّنون لأممهم، أحكام أفعالهم المتعلقة بمصالح دنياهم وأخراهم.

وأمّا من حيث إنهم أولياء ففانون في اللّه تعالى. وأما من حيث إنهم أنبياء وعارفون فعلومهم بحسب استعداداتهم وقابلياتهم. (صلى الله عليهم وسلم).

والله أعلم.

#### مسألة (١١٩)

اعلم أن الحق تعالى رحم الأعيان الطالبة لظهورها، ولوازمها، وتوابعها، وأحكامها. فأوجدها في الخارج كما أوجدها أولاً في العلم. فالرحمة سابقة على كل شيء، ومحيطة بكل شيء. فالوجود عين الرحمة الشاملة بجميع الموجودات. ومن جملة الأعيان عين الغضب. وما يترتب عليه من الآلام والمحن وأمثالها. مما لا يلائم الطباع. فوسعت الرحمة له كما وسعت لغيره. فعين الغضب من رحمة الله تعالى. فنسبة الغضب ولوازمه ناشئة من عدم قابلية بعض الأعيان للكمال المطلق، والرحمة التامة. فتسمى شراً ونقمة. وإليه أشار رسول الله، (صلى الله عليه وسلم)، بقوله: (المشرّ ليس إليك)(١).

ومن أمعن النظر في لوازم الغضب من الآلام والمحن، والفقر، والجهل، والموت، وجدها

<sup>(</sup>١) حديث: والمشر ليس إليك. انظره في فقه السنة. الشيخ سيد سابق ج١ ص١٤٦ ط. دار الكتاب العربي ـ بيروت وفي شرح الأسماء الحسني للملا هادي السبزواري ج٢ ص٧٨. ط. مكتبة بصيرتي.

كلها أموراً عدمية. فالرحمة ذاتية للحق تعالى ولوازم الغضب أمور عرضية نشأت عن أسباب أمور عدمية.

والله أعلم.

# مسألة (١٢٠)

يقول الشيخ رحمه الله تعالى: «فلما حيرتني هذه الحقيقة الإلهية أنشدت بحكم الطريقة للخليقة».

السربُ حَسنٌ والسعَبْدُ حسنٌ يَالَيْتَ شِعْرِي مَس الْكَلَّفُ السَّرِبُ حَسنٌ الْكَلَّفُ الْسَي يُسكَلَّفُ إِنْ قُلْتَ: رَبُّ أَنْسَى يُسكَلَّفُ إِنْ قُلْتَ: رَبُّ أَنْسَى يُسكَلِّفُ

اعلم أن بالتكليف ظهر الاسم المعبود وبوجود حقيقته، لا حول ولا قوة إلاّ بالله، ظهرت حقيقة الجود. وإلاّ إذا جعلت الجنة خزانة لما عملت فأين حقيقة الجود الإلهي الذي عقلت.

وإذا كان ما تطلب به الجزاء ليس إليك فكيف ترى عقلك؟

والله أعلم.

### مسألة (۱۲۱)

اعلم أن الإحسان أعلى درجة في الإيمان. وأعلى الإحسان المشاهدة، وأدناه المراقبة. والمحسن من تحقق الصدق في دعوى قوله: ﴿إِيَّاكُ نعبد وإيَّاكُ نستعينُ ﴿(١).

والصدق في هذه الدعوى إنما يكون بإخلاص للّه تعالى وحده. فقولنا: ﴿إِياكُ نعبه وَإِياكُ نعبه وَإِياكُ نستعين ﴿ خطاب لموجود يشهد مع العبادة، ويراقب مع الاستعانة. لأنّا مع المشاهدة نرى أفعال اللّه تعالى فينا، وفي غيرنا. ومع المراقبة نعلم أنه هو الذي أسمعنا ما نسمعه من أنفسنا، ومن غيرنا. وهو الذي أوجد حركاتنا وسكناتنا. وحركات غيرنا وسكناتهم.

فالمشاهدة على هذه الحالة رؤية تقع موقع العيان. والمراقبة: رؤية قلب.

ولا تتحقق العبادة ولا الاستعانة إلاّ ممن يعرف المشاهدة والمراقبة.

فمن أسلم، وآمن، وأحسن، فقد عرف معالم الدين الذي نزل به جبريل (عليه السلام) على رسول الله، (صلى الله عليه وسلم)، ليعلم الأمة معالم دينهم، ودنياهم. ولا يظفر بهذه الصفة إلا من أسلم وجهه لله وهو محسن.

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة الفاتحة، الآية ٥، مكية.

### مسالة (۱۲۲)

إن قول الله تعالى: ﴿إِن الشرك لظلم عظيم﴾ (١).

فيه تنبيه على أن الشرك منتف في نفس الأمر. إذ العين الواحدة الأحدية هي الظاهرة في كل من الصور. فجعل إحدى الصورتين شريكاً للأخرى. إشراك للشيء مع نفسه. وهو ظلم عظيم، فإن من شأن الشركة اتحاد العين المشترك فيها فيكون لكل واحد الحكم فيها على السواء وإلا فليس بشريك مطلقاً. وهذا الشريك الذي أثبته الشقي، لم يتوارد مع الله تعالى على أمر فيه الاشتراك، فليس بشرك على الحقيقة، بخلاف المؤمن السعيد فإن أشرك الاسم الرحمن مع الاسم الله وبالأسماء كلها في الدلالة على الذات، وفي الجامعية للأسماء والصفات فكان أقوى من الشرك الأول.

- ـ فإن الأول أثبت شريكاً بدعوى كاذبة.
  - ـ وهذا أثبت شريكاً بدعوى صادقة.

فغفر لهذا المؤمن السعيد بصدقه في دعواه. ولم يغفر لذلك الشقي بكذبه في دعواه. والله أعلم.

#### مسالة (۱۲۳)

قال الله تعالى: ﴿ الذي أعطى كل شيء خلقه ﴾ (٢).

أي: مقتضى خلقه وعينه دفعة واحدة. ثم جعله وديعة في ذلك الشي، إلى أن يظهر في الحس. ثم ينزله في كل حين بقدر ما يشاء. وما يشاء إلا بما علم فحكم به. وما علم إلا بما أعطاه المعلوم من نفسه بحسب استعداده وقابليته. فالتوقيت في الأصل للمعلوم وللعلم. والقضاء والمشيئة. والإرادة تبع للقدر. يعني أن تعيين كل حال من أحوال الأعيان بوقت معين وزمان خاص، إنما هو في الحقيقة مقتضى الأعيان. فإنها باستعداداتها طالبة لذلك التوقيت.

فالعلم بسر القدر من أشرف العلوم وما يُفهّمه الله تعالى إلاّ لمن اختصه بالمعرفة التامة.

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة لقمان، الآية ١٣، مكية.

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة طه، الآية ٥٠، مكية.

#### مسألة (١٢٤)

اعلم أن لا يخفى على العقلاء أن البارئ سبحانه وتعالى منزة عن قيام الأصوات والحروف بذاته. بل هو متكلم على الإطلاق بكلام القديم. هو صفة معنى اتصف به ذاته. لا يقال هو هو، ولا هو غيره، كعلمه وسائر صفاته تنزه، وكلامه تعالى عن الصوت والحروف، والتقدم والتأخر. وكل كلام ظهر في الوجود محدث، وأنه خلق له، إذ هو القائل: ﴿والله خلقكم وما تعملون﴾(١).

وكلامنا من أعمالنا فهو خلق له. يخاطبنا بكلامه، ويرد على نفسه بكلامه، من غير توهم تقدم وتأخر.

مثال ذلك أن يقول: ﴿أَقَمَ الصَّلَاةَ﴾(٢).

ولا بد لنا من الجواب، ولا قدرة لنا عليه ما لم يخلق الكلام لنا. فإذا أراد أن يجيب نفسه بفعله، خلق الكلام في قلوبنا ثم خلق العبارة عنه في ألسنتنا. فنقول عند ذلك: السمعنا وأطعنا (٢٠).

فيكون قد رد على نفسه الجواب بفعله. فيطلق عليه من قوله: ﴿ أَقَم الصلاة ﴾. إنه تكلم.

ويطلق عليه من قولنا: ﴿سمعنا وأطعنا﴾. إنه خالق الكلام لنا.

وقد توسع العبارة، ويسمى كلام الله تعالى ما دل على كلامه تعالى كقوله تعالى: ﴿فَأَجِره حتى يسمع كلام الله﴾(٤).

فالكلام الذي صدر عن رسول الله، (صلى الله عليه وسلم)، ووقع في سمع الأعرابي من فعل الله تعالى، خلقه في قلب النبي، (صلى الله عليه وسلم)، ثم خلق العبارة عنه في لسانه. ففهم الأعرابي كلام الله القديم القائم بذاته سبحانه وتعالى، الذي هو صفته.

والله أعلم.

# مسألة (١٢٥)

اعلم أن النفس الناطقة مسماة بالكلية الرحمانية. وهو جوهر مجرد عن المادة متعلق

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة الصافات، الآية ٩٦، مكية.

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة الإسراء، الآية ٧٨، مدنية.

<sup>(</sup>٣) القرآن الكريم، سورة البقرة، الآية ٢٨٥، مدنية.

<sup>(1)</sup> القرآن الكريم، سورة التوبة، الآية ٦، مدنية.

بالبدن تعلق التدبير. من شأنه إدراك العلوم والمعارف. وسبب تعلقها بالبدن لكون كمالاتها موقوفة على تعلقها به. ولا يمكن وصولها إلى ذلك إلا بواسطة الروح الحيواني، لأنها نور محض. والبدن كثيف مظلم. ولا مناسبة بين النور والظلمة. فاقتضى الجود الإلهي إفاضة جوهر بخاري حار لطيف متوسط بينهما. مناسب للنفس بما فيه من اللطافة. ومناسب للبدن لما فيه من قبول الصور والأشكال يسمى روحاً حيوانياً، متكون في تجويف القلب الجسماني من ألطف(١) أجزاء الأغذية. وهو أول ما يكون من المني. لأن بواسطته يحصل الحس والحركة لسائر الأعضاء. وهو أول متعلق النفس الناطقة. فتفيض عليه قوة تسري بسريانه إلى جميع أجزاء البدن وأعماقه. فتنتشر بواسطته في كل عضو من أعضاء البدن قوى تليق به ويكمل به نفعه. كل ذلك تقدير العزيز العليم.

### مسألة (١٢٦)

قال الله تعالى: ﴿سبحان ربك ربّ العزة عما يصفون ﴿ (٢).

لأنهم ما يصفون إلا بما تعطيه عقولهم فنزّه نفسه تعالى عن تنزيه العقول. إذ حدوده بذلك التنزيه. لأن المميز عن جميع الأشياء محدود بتميزه عنها. وذلك لقصور العقول الغير المنورة عن إدراك الحقائق الإلهية وشؤونها. وإنما استفادت العقول المنوّرة هذه المعاني بإعلام الله تعالى إيّاها لا بنفسها.

وإنما يظهر سرّ حقيقة ما قلناه وذكرناه لمن عرف سرّ معنى قول اللّه تعالى: ﴿إِن اللّهِ يَا يَعْلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ الل

وأمثال ذلك.

فإذا كان الحق تعالى عين هوية الرسول، (صلى الله عليه وسلم)، كان التشبيه الذي في هوية الحق تعالى. وكان التنزيه الذي في هوية الحق تعالى. وكان التنزيه الذي في هوية الحق تعالى ثابتاً للتشبيه الذي في هوية الرسول، (صلى الله عليه وسلم).

<sup>(</sup>١) في (م): (اللطيف).

 <sup>(</sup>۲) في (م): (سبحانك). ومثلما شرحت في آية سابقة يبدو أن الناسخ يسهو كثيراً. وهي آية رقم (۱۸۰) من سورة الصافات، مكية.

<sup>(</sup>٣) القرآن الكريم، سورة الفتح، الآية ١٠، مدنية.

<sup>(</sup>٤) القرآن الكريم، سورة النساء، الآية ٨٠، مدنية.

ولهذا قلنا بالتشبيه في عين التنزيه، وبالتنزيه في عين التشبيه، إذ هوية الحق تعالى المنزهة هي التي ظهرت في صورة الرسول، (صلى الله عليه وسلم)، المشبهة. والصورة المشبهة هي التي كانت منزهة في المرتبة الأحدية. فافهم.

### مسألة (١٢٧)

اعلم أن الأشياء الموجودة تشهد لصاحبها بالصفة وتقر على نفسها بالحدوث ولبارئها بالقدم. ولهذا قال الله تعالى: ﴿ولكن لا تفقهون تسبيحهم﴾(١).

ولم يقل ولكن لا تسمعون تسبيحهم. لأن تسبيحهم يفهم ولا يسمع.

والله أعلم.

# مسألة (۱۲۸)

اعلم أنه ليس في الوجود ذرة إلا وهي دالة بجواز وجودها على وجوب موجدها. وكذلك أيضاً ليس في الوجود ذرة إلا وقد تعلق علم الله تعالى بها كشفاً. وإرادته تخصيصاً، وقدرته إيجاداً وإعداماً. وصفاته تعالى قائمة بذاته لا تقبل الانفصال عن ذاته ولا القيام بغير ذاته.

### مسألة (١٢٩)

اعلم أن كل شخص له قوة كن في باطنه، وليس له منها في ظاهره إلا الفعل المضاد. وهي لكل أحد في الجنة. وقد تعطى لبعض الناس في ظاهره في الحياة الدنيا. فمن رجال الله تعالى من أخذها وفعل بها. ومنهم من لم يفعل بها وهم الأدباء مع الله تعالى. وإنما يفعلون بسم الله الرحمن الرحيم ليتقوا بها عن مشاركة الشيطان لهم في أفعالهم. ويسلبون دعوى مشاركة الأسباب للحق تعالى في أفعاله.

والله أعلم.

# مسألة (١٣٠)<sup>(\*)</sup>

في معرفة آبائنا العلويات، وأمهاتنا السفليات.

اعلم أن كل مؤثر أب، وكل مؤثر فيه أم، والمتولد بينهما ابن. فالأرواح كلها آباء،

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة الإسراء، الآية ٤٤، مكية.

 <sup>(</sup>ه) حتى هذه المسألة (١٣٠) انتظام في أعداد وأرقام المسائل في النسخة (س). لكن الترتيب يضطرب فيها بعد ذلك. وهذا بالإضافة إلى عدم اكتمال النسخة (س) والتي تتوقف أو تنتهي عند المسألة رقم (٢٥٥) في كتاب المعرفة وهي في النسخة (س) تنتهي عند رقم (٢٢٣).

والطبيعة أم. وهي التي ظهرت عنها الأركان. وهي النار، والهواء، والماء، والتراب. وبتوجه هذه الأرواح على هذه الأركان ظهرت المولدات التي هي المعادن، والنبات، والحيوان، والجن، والإنسان. فأول الآباء العلويات معلوم. وأول الأمهات (۱) السفليات شيئية المعدوم الممكن، وأول نكاح القصد بالأمر. وأول ابن وجود عين تلك الشيئية. وهو أبّ ساري الأبوة (۱). وتلك أم سارية الأمومة. وذلك نكاح سارٍ في كل شيء، وذلك نتيجة دائمة. لا تنقطع في حق كل ظاهر العين. فهذا عندنا يسمى النكاح الساري في جميع الذراري. ثم أول موجود أبدعه الله تعالى العقل الأول. وهو القلم الأعلى، وكان أول مؤثر فيه انبعاث اللوح المحفوظ عنه. كانبعاث حواء (۱) عن آدم، عليه السلام، ليكون ذلك اللوح محلاً لكتبة العلم الإلهي فيه. فكان اللوح المحفوظ أول موجود انبعاثي، يخط القلم في اللوح، ما أملى عليه الحق تعالى من علمه في خلقه، الذي يخلق يوم القيامة. فكان بين القلم واللوح نكاح معنوي. وما أودع الله تعالى في الأسرار من الأثر. مثال ماء الدافق، وما ظهر من تلك الكتابة من المعاني بمنزلة الأولاد. فخلق الله تعالى في اللوح صفة علم، وهي أب، وصفة عمل وهي أم. فظهرت عنها الصور الظاهرة الحية، وهي الأجرام، وما يتصل بها من العلوم والمعارف.

واللّه أعلم.

### مسألة (۱۲۱)

اعلم أن مشيئة الحق تعالى أحدية واحدية التعلق. وهي نسبة تابعة للعلم. والعلم نسبة تابعة للعلوم. والعلم نسبة تابعة للمعلوم. والمعلوم أثر في العالم. وليس للعلم أثر في المعلوم. بل للمعلوم أثر في العالم. وهو أنه يعطيه من نفسه ما هو عليه في عينه.

والله أعلم.

### مسألة (١٣٢)

متى اشتد الحال على الإنسان وغاب عن حسه. فإن حصل له في تلك الغيبة علم يعقله إذا رجع، ويعبر عنه فهو الحال الإلهي. ويجد القلب عند الإفاقة سروراً. وشرط صحة هذا الحال أن لا يكون معه حركة.

وأمّا الحال الكاذب فهو الذي يعقل صاحب أهل مجلسه ولم يغب عن حسه ويتحرك.

<sup>(</sup>١) في (م): (الأباء).

<sup>(</sup>٢) في (م): (سار الأبوة).

<sup>(</sup>٣) في (م): (حوى).

فهذا صاحب وسوسة. وحديث نفس سخرية الشيطان. فكل ما يلقى إليه يتخيل أنها علوم، وهي سموم قاتلة، فلا يعول على ما يخاطب به في هذه الحالة فإنها شيطانية. وليس في القوة الشيطان أن يغيبك عن حسك ويلقي إليه وتعقل عنه. واعلم أن مخاطبة الحق تعالى لا تترك إحساساً وليست بالوهم ولا بالتخيل.

فافهم ذلك. والله أعلم.

# مسألة (١٣٣)

اعلم أن العبد إذا أثنى على الله، بما يعتقد أنه ثناء، وكان موضوعه ثناءً على الله تعالى، صدّقه الله تعالى عليه، ويقبل منه، وأثابه عليه. سواء علم معنى ذلك أو لم يعلم. ولكن ثناء العالم بمعناه أتم، وثوابه أعظم. مثال ذلك قول العبد: والحمد لله ربّ العالمين الرحمن الرحيم المرحيم الله تعالى الله تعالى عبدي. وإذا قال: الرحمن الرحيم. قال الله تعالى: أثنى عليّ عبدي (٢).

وقوله تعالى: حمدني عبدي، وأثنى عليّ عبدي تتضمن للتصديق، والثناء، والقبول. وأما الثواب، فأي ثواب أعظم من تصديق اللّه تعالى وثنائه عليه.

وأمّا إذا أثنى العبد على الله تعالى بوصف يتضمن ضد الكمال فإنه يكفر به. سواء كان يعتقد أنه كمال. مثال ذلك قول اليهود: ﴿نحن أبناء اللّه وأحباؤه﴾(٣).

وقولهم: ﴿عُزَيْرٌ ابن اللَّهُ ﴾(1).

وكذا قول النصارى: ﴿المسيح ابن اللَّهُ ﴾ (°).

وأمّا من أثني على الله تعالى بوصف لا يعلم أنه وصف كمال فقد قال بعض الأئمة:

«إن الله تعالى لا يقبل منه هذا الثناء، ولو كان هذا الوصف يتضمن الثناء ويكون أصد (١) في جملة المنهين». بقوله تعالى: ﴿وأن تقولوا على الله ما لا تعلمون﴾(٧).

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة الفائحة، الآيتان (٣٠٢)، مكية.

 <sup>(</sup>٢) الحديث: ذكر في الموطأ، باب القراءة خلف الإمام حديث رقم (١١٤) عن مالك عن العلاء بن عبد الرحمن. انظر: ص
 ٩٥، طبعة المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية.

<sup>(</sup>٣) القرآن الكريم، سورة المائدة، الآية ١٨، مدنية.

 <sup>(</sup>٤) القرآن الكريم، سورة التوبة، الآية ٣٠، مدنية. وهي في (م): (العزير).

 <sup>(</sup>٥) ﴿ وقالت النصارى المسيح ابن الله ﴾ استكمال الآية. رقم (٣٠) من سورة التوبة.

<sup>(</sup>٦) غير واضحة في (م).

<sup>(</sup>٧) القرآن الكريم، سورة الأعراف، الآية ٣٢، مكية.

### مسألة (١٣٤)

الحمد لله الذي لم يزل يعطف الأبد المعقول على الأزل الذي أنطق ألسنة عباده بالأزلية، فتبت بها من ثبت وزلّ بها من زل. يعني أنهم ينعتون بالأزلية وأكثرهم لا يعرفون معناها.

\_ فطائفة من النظار توهموا في لفظة الأزل:

أن نسبتها إلى الله تعالى نسبة الزمان إلينا. فهو في الأزل كما نحن في الزمان. فيقولون: «قد كان الله تعالى متكلماً في الأزل بكلامه الأزلي. وقال لموسى في الأزل: واخلع نعليك (١٠) وشبه ذلك».

- ـ وطائفة أخرى تخيلت في الأزل أنه مثل الخلاء امتداد معقول. فكما أن الخلاء امتداد في غير جسم، كذلك الأزل امتداد من غير توالي حركات زمان. فكأنه تقدير زمان.
  - ـ فنقول: هذا الأزل الذي نعتم الحق تعالى به، لا يخلو إمّا أن يكون وجوداً أو عدماً.
- فإن كان عدماً فقد نعتم الحق تعالى بالعدم. والعدم نفي محض يتعالى الحق تعالى أن
   عت به.
  - وإن كان وجوداً فلا يخلو إما أن يكون نفس الحق تعالى أو غيره.

فإن كان نفس الحق تعالى فقد أخطأتم في الاسمية حيث لم يطلقها الحق تعالى على نفسه.

وإن كانت غيره فلا تخلو: إما أن تكون قائمة بنفسها أو بغيرها. فإن كانت قائمة بنفسها بطلت الوحدانية لله تعالى، ووحدانيته ثابتة لذاتها فلا تبطل.

وإن كانت (٢) قائمة بغيرها فلا يخلو ذلك الغير: إما أن يكون نفس الحق تعالى أم لا.

وإن كان نفس الحق تعالى فهو كعلمه وسائر صفاته.وهي متصفة بالأزلية. فيرجع الأزل منعوتاً بالأزلية ويتسلسل. وإن كان الذي يقوم به الأزل غير نفس الحق تعالى، فقد أثبتم قديماً آخر، وبطل دليل الوحدانية. فبطل وصفكم الحق تعالى بالأزلية. وثبت أنه ما ثم أزل أصلاً.

فوصف الحق تعالى بالأزل موضع مزلة أقدام النظار، وقد عقلها أكثر الناس. وكان

 <sup>(</sup>١) وهو ما تضمنته الآية الكريمة: ﴿إنِّي أَنَا ربك فَاخْلَع نعليك إنك بالواد المقدس طُوى﴾. آية رقم (١٢) من سورة طه،
 مكية.

<sup>(</sup>٢) ني (م): (كان).

الواجب عليهم أن لا يطلقوا على الحق تعالى من الألفاظ إلا ما أطلقه الحق تعالى على نفسه في كتابه، أو على لسان رسوله، (صلى الله عليه وسلم).

لأن الأزل مشتق من زل أو زلق ولم يثبت فلكثرة ما تزل أقدام الناظرين فيه، إلا من رحم ربّك فلا يسمى أزلاً.

والله أعلم.

## مسالة (١٣٥)

اعلم أن الممكنات مفتقرة بالذات، فلا يزال الفقر يصحبها دائماً. وقد وضعت لها الأسباب التي فيها مصالحها فافتقرت إليها. فجعل الله تعالى أسماء الأسباب، أسماء الله تعالى. حتى لا يفتقر إلا إليه. فلا فرق عند أهل الكشف بين الأسماء التي يقال في العرف وفي الشرع أنها أسماء الله تعالى. وبين أسماء الأسباب. إنها أيضاً أسماء الله تعالى. وقد قال الله تعالى: ﴿ أَنتُم الفقراء إلى الله ﴾ (١).

ونحن نرى الواقع الافتقار إلى الأسباب. فلا بد أن تكون أسماء الأسباب أسماء الله تعالى. فندعوه بها دعاء الحال لا دعاء المقال. فإذا مسنا الجوع سارعنا إلى الغذاء المزيل لألم الجوع وافتقرنا إليه. وهو مستغن عنا. ولا نفتقر إلاّ إلى الله تعالى.

فصورة ذلك الغذاء اسم من أسماء الله تعالى النازلة منزلة لفظ الاسم الإلهي، أو صورة رقمه.

والله أعلم.

### مسألة (١٣٦)

اعلم أن سبب علم الله تعالى بسر القدر وصف نفسه بالرضى والغضب. ولها بين النسبتين انقسمت الأسماء الإلهية، إلى الجلالية والجمالية، ومن هذا الانقسام ظهر الداران: الجنة والنار. لأن كل ما يكون من الرضى واللطف فهو الجمال. وكل ما يكون من الغضب والقهر فهو الجلال. فهذا من جهة الأعيان الثابتة فهي أيضاً منقسمة إلى ما هو مستعد لقبول آثار الرضى واللطف، وإلى ما هو مستعد بقبول آثار الغضب والقهر.

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة فاطر، الآية ١٥، مكية.

### مسألة (١٣٧)

اعلم أنه يلزم من العلم بأن لا إله إلا الله، التصديق بأن لا إله إلا الله. ولا يلزم منه الإقرار بأن لا إله إلا الله. فإذا كل من علم بأن لا إله إلا الله فهو مؤمن، وليس كل من قال لا إله إلا الله مؤمناً، لاحتمال نفاقه. فبهذا الاعتبار يكون العلم بأن لا إله إلا الله مجرداً عن العلم لا نفع له في حكم الآخرة. وقول لا إله إلا الله مجرداً عن العلم لا نفع له في الآخرة.

والله تعالى أعلم.

#### مسالة (۱۳۸)

اعلم أن التنزيه عند أهل الحقائق في الجناب الإلهي، هو عين التحديد والتقييد. فالمنزّه إمّا جاهل، وإما صاحب سوء أدب. لأن غاية معرفة المنزّه أن يسلب عن ربه نقائص الكون. وسلب العبد عن ربه ما لا يجوز عليه راجع إليه. والله ما هذه حبالة التنزيه، فالتنزيه راجع إلى تطهير محلك لا إلى ذات الحق تعالى. وهو من جملة منحه لك وهباته. والباري تعالى منزّه عن التنبيه، وكذلك من شبهه وما نزّهه فقد حدّده وقيّده، وما عرفه.

ومن جمع في معرفته بين التنزيه والتشبيه، ووصفه بالوصفين على الإجمال فقد عرفه على الإجمال فقد عرفه على الإجمال، لا على التفصيل. كما عرف نفسه مجملاً لا مفصلاً. لأنه يستحيل ذلك على التفصيل لعدم الإحاطة بما في العالم من الصور.

إن من له مقام القطبية فإنه من حيث سريانه في الحقائق بالحق تعالى يطلع على المراتب كلها تفصيلاً، ولكنه من حيث بشريته لا يقدر على ذلك.

والله أعلم.

### مسالة (۱۳۹)

أنت للحق تعالى بمنزلة الجسم لك، والحق تعالى بمنزلة الروح المدبرة لجسمك. واعلم أن الحق تعالى يربي الأعيان الثابتة بأسمائه وصفاته، ويربي الأرواح بالأعيان، ويربي الأجسام بالأرواح. لتكون ربوييته ظاهرة، في جميع المراتب.

والله أعلم.

#### مسالة (١٤٠)

اعلم أن تعالى الحق «تعالى» عن المكان. وإنما هو بحسب الذات لا بحسب المظاهر. والله أعلم.

### مسالة (١٤١)

ف أنت عَبِد وأنت رَبُ لِن لَــ هُ فِــِه أنْــت عَــنــدُ أي أنت عبد للاسم الحاكم عليك، الظاهر فيك، الذي يربيك ويدبرك وأنت رب له تربية بقبول أحكامه، وإظهار كمالاته فيك. وذلك أن لله تعالى اسماً ظاهراً، واسماً باطناً، والربوبية لهما ثابتة.

وكما أن الباطن يربي الظاهر بإظهار أحكام الأسماء الإلهية الغيبية عليه، كذلك الظاهر يربى الباطن بقبولها. فلكُل من هذين الاسمين الجامعين ربوبية وعبودية وما ثم من يكون رباً على الإطلاق إلاَّ الحضرة الإلهية، من حيث وجوبها وغناها عن العالمين.

وَأَنْسِتَ رَبُ وَأَنْسِتَ عَسِنِدُ لِمَنْ لَسِهُ فِسِيهِ أَنْسِتَ رَبُ أى أنت رب باعتبار الهوية الظاهرة فيك. وأنت عبد باعتبار تعينك وتقيدك. وقوله ليس له في الخطاب عهد أي أنت عبد للرب الذي عهد إليك بقوله: ﴿ الست بربكم ﴾. والله أعلم.

يا عبادي كلكم عاجز قاصر، صامت، حائر، لا يملك فتيلاً ولا نقيراً ولا قطميراً، ولو سلطت عليكم أدنى حشرات المخلوقات، أو أضعف جندي، لأهلكتكم وتبرتكم ودمرتكم. فكيف تدعون أنكم أنا وأنا أنتم، ادعيتم المحال وعشتم في ضلال. تفرقتم أحزاباً، وصرتم أشتاتاً كل حزب بما لديهم فرحون. والحق وراء ذلك كله.

لِلَّهِ تَعْدَيبُ المطيع وَلَوْ جَرى مَا كَانَ مِنْ إِنْهِم وَمِنْ عُدْوَانِ مُسْسَمِّرُ فِي مُسْلَكِهِ فَسَلَهُ الَّذِي يَخْسَار لَسَكِنْ جَادَ بِالإخسَسان فَنَفَى العِقَابَ وَقَالَ سَوفَ (١) أُثِيبُهم فَعَلَمُ بِذَاكَ عَلَمُ هِمَ فَعَسلانِ

### مسألة (١٤٢)

اعلم أن الحضرة الأحدية اعتبارها بنفي الكثرة عن عينها لكنها معقولة فيها كمالاتها. وأمّا الحضرة الواحدية ففيها تظهر الكثرة الاسمائية كالحي، والعالم، وباقى الأسماء.

والكثرة الصفاتية كالحياة والعلم وباقيها.

والكثرة النسبية كالربوبية والمالكية والإلهية.

والكثرة الإضافية كالخالقية والرازقية ونحوهما.

<sup>(</sup>١) في (م): (سيف).

وفي باقي الحضرات الكونية تتداخل الأسماء بعضها في بعض، فيصير اسم الرب اسماً للعبد، حكماً لا حقيقة. ويصير فيه المسخّر مسخراً لمسخّره. ويصير وجود الحق مرآة لعبده يرى فيها نفسه وغيرها. وتصير ذات العبد مرآة له يرى فيها مثال أسمائه تعالى، وكذلك أحكامها، وتصير ذاته أيضاً مرآة لربه تعالى يرى فيها ظهور أحكام أسمائه، ومثالها.

والله أعلم.

### مسألة (١٤٣)

اعلم أنه لا يخلو تنزيه عن تشبيه، ولا تشبيه عن تنزيه. وذلك لأن كل ما ننزهه عنه تعالى من صفات الخلق فهو ثابت له. عند ظهوره في المراتب الكونية، وهو التشبيه. وكلما شبهته به، وأثبت له من الكمال كالحياة والعلم، وباقي الصفات فهو منفي عنه في مرتبة أحديته وهو التنزيه.

قال تعالى: ﴿ لِيس كَمثُلُهُ شَيءَ ﴾ (١) فنزّه وشبّه.

ــ أما تنزيهه فظاهر لأنه نفى المماثلة على تقدير زيادة الكاف، وعلى عدم زيادتها أيضاً يلزم المط. لأن نفي المماثلة عن المثل يوجب نفي المماثلة عن نفسه بطريق الأولى.

ـ وأما تشبيهه، فإنه أثبت له مثلاً، ونفى المماثلة عنه، وإثبات المثل تشبيه، وليس ذلك المثل المخلوق على صورته المتصف بكمالاته إلاّ الوجوب الذاتي الفارق بينه وبينه تعالى. وقال تعالى: ﴿وهو السميع البصير﴾(٢).

فشبّه لأنه أثبت له ما هو ثابت لغيره. ونزّه أيضاً، في هذا القول لأن تقديم الضمير يوجب حصر السمع والبصر فيه. فنزّه (٣) عن المشاركة عن الغير فيهما. وهذه أعظم آية تنزيه نزلت. ومع ذلك لم تخل عن تشبيه بالكاف.

والله أعلم.

# مسألة (١٤٤)

اعلم أن المعلومات أربع: أحدها: الحق تعالى. وهو الموصوف بالوجود المطلق، لأنه سبحانه ليس معلولاً لشيء، ولا علة لشيء. بل هو موجود بذاته. والعلم به عبارة عن العلم

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة الشورى، الآية ١١، مكية.

<sup>(</sup>٢) استكمال الآية السابقة.

<sup>(</sup>٣) في (م): (فنر).

بوجوده. ووجوده ليس غير ذاته مع أنه غير معلوم الذات. لكن يعلم ما ينسب إليه من صفات الكمال.

وأما العلم بحقيقة الذات فممنوع لا يعلم بدليل شرعي ولا برهان عقلي ولا يؤخذ بأخذ، فإنه سبحانه لا يشبه شيئاً ولا يشبهه شيء فكيف يعرف. فمعرفتك به إنما هو: فليس كمثله شيء (١٠).

والله أعلم.

## مسألة (١٤٥)

فإن قيل: ما الفائدة في قول الله تعالى: ﴿ فَلُو شَاءَ لَهُدَاكُم أَجْمُعِينَ ﴾ (٢).

قلنا: لو حرف امتناع. فما شاء إلا ما هو الممكن عليه في حال ثبوت عينه. ولكن عين الممكن قابلة للشيء، وضده في حكم دليل العقل. وأي الحكمين وقع فهو الذي كان الممكن عليه، في حال ثبوت عينه.

وهدى بمعنى بَيَّنَ. وما كل إنسان نور الله بصيرته حتى رأى الممكن على ما هو عليه في حال ثبوت عينه. فما هداهم أجمعين فما بيّن لهم أجمعين.

والله أعلم.

## مسألة (١٤٦)

اعلم أن الأعيان الثابتة لا توصف بأنها مجعولة ما لم توجد في الخارج، لأنها حينئذ معدومة في الخارج. كما أن الصور العلمية والخيالية التي في أذهاننا لا توصف بأنها مجعولة ما لم توجد في الخارج. إذ لو كانت مجعولة لكانت الممتنعات مجعولة. لأن لها صوراً علمية في أذهاننا.

والله أعلم.

## مسالة (١٤٧)

اعلم أن الحق تعالى هو الظاهر الذي لا أظهر منه. وهو الباطن الذي لا أبطن منه. ومع شدّة ظهوره أعقب الخفاء. وظهوره سبب بطونه، ونوره هو حجاب نوره. لأن الشيء إذا تجاوز حدّه انعكس على ضده.

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة الشورى، الآية ١١، مكية.

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة الأنعام، الآية ١٤٩، مكية.

#### مسألة (١٤٨)

اعلم أن الله تعالى ما أوجد شيئاً إلا وأوجد له مثلاً، وضداً، وخلافاً. فمثال المثلين البياضان. ومثال الصدين السواد والبياض. ومثال الخلافين اللون والرائحة والطعم في محل واحد.

وما ذكرت لك هذه المسألة إلاّ لتعرف منزلتك عند الله تعالى. فالإنسان الكامل مع الحق تعالى، مثلّ، ضدّ، خلافٌ.

مثل: من حيث الوجود. ضدّ: من حيث إنه يوصف بأنه ربّ حكماً، لا يوصف بأنه عين عبد. خلاف: من حيث إنه وصف نفسه بأنه سمع العبد وبصره فجمع بينه وبينه في عين واحدة.

واللَّه أعلم.

## مسالة (١٤٩)

اعلم أن غاية الكرم هو أن الله تعالى كلفك وقام عنك بما به كلفك، وأضافه إليك، وأثنى عليك. ورتب عليه من الثواب ما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر. فاشكره على نعمه.

والله أعلم.

## مسألة (١٥٠)

اعلم أن العلم الحامل على التوكل ثلاثة:

الأول: هو أن تعلم أن الله تعالى موصوف بغاية العلم بما ينفعك وما يضرك.

العلم الثاني: هو أن تعلم أن الله تعالى موصوف بغاية القدرة على جلب ما ينفعك، ودفع ما يضرك.

العلم الثالث: هو أن تعلم أن الله تعالى موصوف بغاية الرأفة والرحمة بك.

والله أعلم.

## مسألة (١٥١)

اعلم أن معاني أسماء الله تعالى تندرج تحت أربع كلمات. وهي: سبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلاّ الله، والله أكبر.

فسبحان الله: معناها سلب العيب والنقص عن ذات الله وصفاته، وأفعاله. فكل ما كان

من أسماء الله تعالى في معناه سلباً فهو مندرج تحت هذه الكلمة. كالقدوس، والسلام. ونظائرهما.

والحمد لله: معناها إثبات كل كمال لذات الله تعالى وصفاته، وأفعاله. فكل ما كان من أسماء الله تعالى معناه إثبات كمال فهو مندرج تحت هذه الكلمة. كالحي، والعالم، والقادر، ونظائرها.

فنفينا بسبحان الله كل عيب عقلناه، وأثبتنا بالحمد لله كل كمال أدركناه، وفوق ما نفيناه وأثبتناه كمال قد غاب عنا وجهلناه فنحققه بالإجمال بقولنا: الله أكبر.

أي: أجل وأعظم مما نفيناه، وأثبتناه. فكل ما كان من أسماء اللّه تعالى متضمناً لكمال لا يدرك ولا يعقل فهو مندرج تحت هذه الكلمة. كذي الجلال والإكرام.

فإذا كان في الوجود من هذا شأنه نفينا أن يكون في الموجودين من يشاكله أو يناظره فنحققه بالإجمال بقولنا «لا إله إلاّ اللّه».

فالألوهية ترجع إلى استحقاق العبودية. ولا يستحق العبودية إلاّ من اتصف بما ذكرناه. والله أعلم.

## مسالة (١٥٢)

عالم الجبروت هو عالم الأسماء والصفات الإلهية. وعالم الأمر وعالم الملكوت وعالم الغيب هو عالم الأرواح والروحانيات لأنها وجدت بأمر الحق تعالى بلا واسطة مادة ومدّة.

وعالم الملك، وعالم الخلق، وعالم الشهادة، هو: عالم الأجسام.

والله أعلم.

#### مسالة (١٥٣)

اعلم أن دوام شهود الافتقار، والالتجاء إلى الله تعالى أصل كل خير، ومفتاح كل علم رقيق في طريق القوم. بحيث لا تستبد بحركة ولا كلمة دون الافتقار إلى الله تعالى فيها. وكل كلمة وحركة خلت عن مراجعة الله تعالى، والافتقار إليه فيها لا تعقب خيراً قطعاً. علمنا ذلك وتحققناه.

قال «سهل»(١) رحمة الله تعالى عليه: «من انتقل من نَفَس إلى نَفَس من غير ذكر الله

تعالى فقد ضيّع حاله، وأدنى ما يدخل على من ضيّع حاله دخوله فيما لا يعنيه». واللّه أعلم.

## مسألة (١٥٤)

قال الله تعالى: ﴿وَمَا أُرْسَلْنَاكُ إِلاَّ رَحْمَةُ لَلْعَالَمِينَ ﴾ (١).

وهذه الرحمة امتنانية. وهي داخلة في قوله: ﴿ رَبُّنَا وَسَعَتَ كُلُّ شَيَّء رَحْمَةً وَعُلُما ﴾ (٢).

فمنتهى علمه تعالى منتهى رحمته، فيمن يقبل الرحمة. وكل ما سوى الله تعالى قابل رحمة الله تعالى منتهى ومنها صدر الله تعالى بلا شك. ورحمته غير متناهية، ومنها صدرت الممكنات، ومنها صدر الغضب الإلهى.

وكل ما صدر عنها لم يرجع إليها. لأنه صدر عنها صدور فراق فتكون الرحمة خالصة محضة. ولذلك تسابقا. فما تسابقا إلا على تمييز، وافتراق.

والله أعلم.

وَلَسؤلا غِسيسرةُ السرِّحْسَمَسِن فِسينَا لَمَا فَسَبُستَ الْأَمَسانُ لِسكُلِّ عَسادِفُ وَلَسجَسَّنِي سَستَسرَتُ لِسكَسوْن رَبِّسي يُسرِيدُ السَّشرَ عِس غَيْرِ المُكَاشِفُ

#### مسألة (١٥٥)

اعلم أن الله تعالى ما يقبض أحداً من المحتضرين إلا وهو مؤمن، أي مصدق بما جاءت به الأخبار الإلهية لأنه معاين ما أخبرت به الأنبياء. ولهذا يكره موت الفجأة، وقتل الغفلة.

فحدُّ موت الفجأة: هو أن يخرج النفس الداخل، ولا يدخل النفس الخارج.

وقتل الغفلة: هو أن يضرب عنق الشخص من ورائه وهو لا يشعر فيقبض على ما كان عليه وهو لا يشعر.

أمّا المحتضر: فلا يكون إلاّ صاحب شهود. فهو صاحب إيمان بما تم فلا يقبض إلاّ على ما كان عليه.

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة الأنبياء، الآية ١٠٧، مكية.

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة غافر، الآية ٧، مكية.

#### مسألة (١٥٦)

في علم المسابقة التي بين الحق<sup>(۱)</sup> تعالى، وبين عباده. وهو علم شريف فيه من الرحمة الإلهية ما لا يصفها وصف واصف. وذلك أن الإنسان إذا عصى فقد تعرّض للانتقام والبلاء. وأنه جارٍ في شؤم الانتقام بما وقع منه. وأن الله تعالى يسابقه في هذه الحلبة من حيث ما هو غفار، ومتجاوز، ورحيم، ورؤوف.

فالعبد يسابق الحق تعالى بمعاصيه إلى الانتقام.

والحق تعالى أسبق. فيسبق إلى الانتقام قبل وصول العبد بالسيئات إليه، فيجوزه اسمه الغفار، وأصحابه. فإذا وصل العبد إلى آخر هذه الحلبة وجد الانتقام وقد جاوزه الاسم الغفار، وحال بينه وبين العصاة وهم كانوا يحكمون على أنهم كانوا يصلون إلى الانتقام قبله.

وهو قوله تعالى في العنكبوت: ﴿أَم حسب الذين يعملون السيئات أن يسبقونا ﴾ (٢). أي يسبقوا بسيئاتهم مغفرتي وشمول رحمتي. ﴿ساء ما يحكمون ﴾ (٢).

بل السبق لي برحمتي بهم. فهذا غاية الكرم. وهذا لا يكون إلا في الطائفة التي تقول بإنفاذ الوعيد فيمن يموت على غير توبة. فإذا مات العاصي تلقته الرحمة لله تعالى في المواطن التي (٤) يشاء الله تعالى.

والله أعلم.

## مسألة (١٥٧)

الودود هو الثابت حبه في قلوب عباده. فلا يؤثر فيما سبق لهم من المحبة معاصيهم. لأنها ما نزلت بهم إلا بحكم القضاء والقدر السابق. لا للطرد والعبد. فسبقت المحبة معاصيهم.

والله أعلم.

#### مسألة (١٥٨)

اعلم أن العالم كله مستوفي الكشف عما غاب عن الإحساس البشري ما عدا الإنس والجن. فإنهم لا يشهدون ذلك إلا في حال خرق العوائد لكرامة يكرّم الله تعالى من يشاء منهم. وقد عرفت من هذا الباب أن الحجر والحيوان والنبات غارقة بنبوة سيدنا محمد

<sup>(</sup>١) في (م): (الخلق).

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة العنكبوت، الآية ٤، مدنية.

<sup>(</sup>٣) استكمال الآية السابقة.

<sup>(</sup>٤) في (م): (الذي).

(صلى الله عليه وسلم)، بالفطرة. فإذا ظهر ناداهم في ذواتهم باسمه، وإذا حضر بعينه.

وتمّا يدلّ على صحة ما قلناه ما أخبر به بعض الأبدال: «إنه لما وصل إلى جبل «قاف» المحيط بالبحر المحيط بالأرض وجد حية محيطة فسلّم عليها. فردّت عليه السلام ثم قالت: كيف حال الشيخ «أبي مدين» (١)؟

فقال لها: وأنَّى لك بمعرفة الشيخ «أبي مدين».

فتعجَّبت ثم قالت: هل على وجه الأرض أحد لا يحبه! إنه والله منذ اتخذه الله تعالى ولياً نادى به في ذواتنا، وأنزل محبته إلى الأرض في قلوبنا، فما من حجر ولا مدر، ولا شجر ولا حيوان إلا وهو يعرفه، ويحبه».

والله أعلم.

#### مسألة (١٥٩)

قال الله تعالى شأنه: ﴿ورحمتي وسعت كل شيء﴾(٢).

وغضبه شيء. فقد وسعته الرحمة، وحصرته، وحكمت عليه فلا يتصرف إلا بحكمها. فترسله إذا شاءت<sup>(٦)</sup>، وتمسكه إذا شاءت. ولهذا ليس في البسملة شيء من أسماء القهر ظاهر بل هو الرحمن الرحيم، وإن كان يتضمن الاسم «الله» القهر من حيث إنه اسم جامع. فكذلك يتضمن الرحمة. فما فيه من أسماء القهر والغلبة والشدّة يقابله بما فيه من الرحمة، والمغفرة، والعفو والصفح، وزناً بوزن. ويبقى لنا الفضل الزائد، وهو قوله تعالى الرحمن الرحيم. فعين الرحمن وعين الرحيم زائدان على ما في الاسم الله منه. فزاد في الوزن فرجح. وكان الله تعالى عرفنا بما يحكمه في خلقه، وإن الرحمة بما هي باطنة في الاسم الجامع من البسملة هي رحمته بالبواطن، وبما هي ظاهرة في الرحمن الرحيم هي رحمته بالظواهر، فعمت الرجاء للجميع. وما من سورة من القرآن إلا والبسملة في أولها. إعلام من الله تعالى أن المآل إلى الرحمة.

<sup>(</sup>۱) أبو مدين: هو من أعيان مشايخ المغرب وشهرته (الشيخ أبو مدين المغربي) واسمه: شعيب. وهذه الرواية التي أوردها ابن عربي يوردها الشعراني في كتابه الطبقات الكبرى، ص ١٣٣، بتصرف وقال إن ابن عربي ذكرها في الفتوحات. كان يقول: والجمع ما أسقط تفوقك ومَحى إشارتك، والوصول استغراق أوصافك وتلاشي نعوتك، ومن أتواله المأثورة أيضاً: وللفقر نور ما دمت تستره فإذا أظهرته ذهب نوره. انظر ترجمته الهامة في الطبقات الكبرى، للشعراني، حد، ص ١٣٣.

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة الأعراف، الآية ١٥٦، مكية.

<sup>(</sup>٣) أي الرحمة.

فإن الله تعالى جعلها ثلاثاً: الرحمة الباطنة في الاسم الله، والظاهرة في الرحمن، وفي الرحيم، وله الرحيم، ولم يجعل القهر سوى البطون في الاسم الله. فلا عين له موجودة.

#### مسالة (١٦٠)

اعلم أن: ﴿من تاب وآمن وعمل صالحاً فأولئك يبدّل الله سيئاتهم حسنات ﴾(١).

ومعنى ذلك: أن يريه عين ما كان يراه سيئة حسنة. وقد كان حسنها غائباً عنه بحكم الشرع. فلما وصل إلى موضع ارتفاع الأحكام (٢) المشروعة، وهي الدار الآخرة، أي عند كشف الغطاء رأى حسن ما في الأعمال كلها. لأنه ينكشف له أن العامل هو الله تعالى لا غيره فهي أعماله تعالى. وأعماله كلها كاملة الحسن لا نقص فيها ولا قبح. فإن السوء والقبح الذي كان ينسب إليها إنما كان ذلك حكم الله تعالى فيها، لا أعيانها، فكل من كشف الغطاء عن بصره وبصيرته متى كان رأى ما ذكرناه. ويختلف زمان الكشف.

فمن الناس من يرى ذلك في الدنيا. وهم الذين يقولون أفعال الله كلها حسنة. ولا فاعل إلاّ اللّه تعالى. وليس للعبد فعل إلاّ الكسب المضاف إليه. وهو عبارة عمّا له ذلك العمل من الاختيار. وأما القدرة الحادثة فلا أثر لها عندهم في شيء. فإنها لا تتعدى محلها.

وأمّا أهل الله تعالى فإنهم لا يرون أن ثُمّ قدرة حادثة يكون عنها فعل في شيء. وإنما وقع التكليف والخطاب من اسم إلهي في محل عبد فان. فسمى ذلك العبد مكلفاً. وذلك الخطاب تكليفاً. إذ لا يحمل عطاياه إلا مطاياه.

ومنهم من يكون له الكشف عند الموت، وفي يوم القيامة وبعد نفوذ الحكم بالعقاب فيكشف له نسبة تلك الأعمال إلى الله تعالى.

والله أعلم.

#### مسألة (١٦١)

اعلم أن من جمع بين التصديق، والإقرار، والعمل، فهو مؤمن إجماعاً. فلو صدق بقلبه بكل ما جاءت به الرسل، وعلم بوجوب النطق بالشهادتين فلم ينطق بهما مع القدرة على النطق بها فهذا مؤمن في حكم الآخرة. على الأظهر عند الإمام الغزالي.

<sup>(</sup>١) معنى الآية رقم (٧٠) من سورة الفرقان، ونصُّها: ﴿إِلاَّ مَن تَابِ وآمَن وعمل عملاً صَالَحاً فأولئك يبدُّل اللَّه سيئاتهم حسناته.

<sup>(</sup>٢) في (م): (أحكام).

لقول رسول الله، (صلى الله عليه وسلم): (يخرج من النار من كان في قلبه مثقال ذرة من الإيمان)(١).

قال الإمام(٢): «ولا يبعد الإيمان بالسكوت عن النطق الواجب».

والله أعلم.

#### مسألة (١٦٢)

اعلم أن سيدنا محمد، (صلى الله عليه وسلم)، قد أخبرنا بأن الحق تعالى يتجلى في جنة عدن ورداء الكبرياء على وجهه. أي على ذاته. فحال الحجاب بينه وبين الرائين فلم تصل الرؤية إليه فصدق قوله تعالى: ﴿لن تراني﴾ (٢) وصدقت «المعتزلة» فما وصلت الأعين إلا إلى الرداء. وهو الكبرياء على ذاته. ونحن عين الكبرياء على ذاته. فما تعلقت الرؤية إلا بنا فقط.

فنحن لا نراه من حيث هو قط. وما نرى قط سوانا. فلا يزال رداء الكبرياء على ذاته في الدنيا والآخرة. لأننا ما نزال. ولما كنا عين كبرياء الحق تعالى على ذاته، والحجاب يشهد المحجوب. وللرداء ظاهر وباطن، فيراه الرداء بباطنه فيصدق: «ترون ربكم». ويصدق مثبت الرؤية. ولا يراه ظاهر الرداء، فيصدق قوله: «لن ترانى». وتصدق المعتزلة.

والرداء عين واحدة.

والله أعلم.

### مسألة (١٦٣)

اعلم أن من وصف نفسه بأمر توجه عين الاختيار. وقد أخبر الله تعالى عن نفسه بأنه يغفر الذنوب جميعاً. والإيمان يقطع بصدق هذا القول. ولكن لا يظهر حكمه مشاهدة عين إلا بالمذنبين. فكأنه تعالى يقول<sup>(٥)</sup> اعصوني حتى تعرفوا ذوقاً صدق قولي بأني أغفر الذنوب جمعاً.

<sup>(</sup>١) حديث: ويخرج من النار من كان في قلبه مثقال فرّة من الإيمانه. ذكره صاحب اللؤلؤ والمرجان، باب إثبات الشفاعة رقم ٨٠ والحديث رقم ١٦) عن أي سعيد الخدري. وقال صاحب اللؤلؤ والمرجان: أخرجه البخاري في كتاب الإيمان باب تفاضل أهل الإيمان في الأعمال. انظر: اللؤلؤ والمرجان، ط دار الحديث ١٩٨٦.

<sup>(</sup>٢) هو الإمام الغزالي سبقت الأشارة إليه.

<sup>(</sup>٣) القرآن الكريم، سورة الأعراف، الآية ١٤٣، مكية.

<sup>(</sup>٤) المعتزلة: سبقت الإشارة إليها.

<sup>(</sup>٥) في (م): (لا يقول).

وإذا كان أمير المؤمنين «المأمون» قال: «لو علم الناس حبي في العفو لتقربوا إليّ بالجرائم».

وهو مخلوق. فما ظنك بالكريم المطلق الكرم، فلا يختبر الحق تعالى إلاَّ بإتيان الذنوب. وثم قوم يغفر الله لهم من غير توبة. وثم قوم يعطيهم التوبة.

والتوبة قد جعلها الله تعالى تتضمن المغفرة. فكأنها للتائب بشرى معجلة في الدنيا. فأدخل الله تعالى نفسه في الدعوى ليمشي حكمها في الخلق. ثم طلب بالابتلاء صدق دعواهم ليتبين لهم صدق دعواه سبحانه وتعالى.

فإذا ادّعيت فلتكن دعواك بالحق وانتظر الابتلاء، وإن لم تدع فهو أولى بك.

والله أعلم.

## مسألة (١٦٤)

اعلم أن الأشياء المسماة مخالفات ومعاص لم يوجدها الله تعالى من العدم إلى الوجود إلا برحمته. فهي مخلوقة من الرحمة. وكان المحل الذي قامت سبباً لوجودها. لأنها لا تقوم بنفس المخالف. وقد علمت أنها مخلوقة من الرحمة، ومسبحة بحمد خالقها للمحل الذي قامت به حتى ظهر وجود عينها، لعلمها بأنها لا تقوم بنفسها.

والله أعلم.

#### مسألة (١٦٥)

اعلم أن حقيقة الوجود واحدة، لا تعدد فيها ولا تكثر. وتتعدد وتتكثر بحسب التعينات والتجليات. فتتكثر وتصير أرواحاً وأجساماً ومعانٍ، وروحانية، وأعراضاً جسمانية.

والأرواح منها كلية ومنها جزئية.

فأرواح الأنبياء، (صلى الله عليهم وسلم)، كلية تشمل كل روح منها على أرواح يدخل حكمه ويصير من أمته. كما أن الأسماء الجزئية داخلة في الأسماء الكلية. وإذا كان الأمر كذلك يجوز أن تتحد بعض الأرواح ببعض بحيث لا يكون بينهما امتياز. كاتحاد قطرات الأمطار، وأنوار الكواكب مع نور الشمس بالنهار.

والله أعلم.

## مسالة (١٦٦)

اعلم أن الوحي خبر إلهي على يد ملك يختص به الأنبياء والرسل. والإلهام أيضاً خبر إلهي على يد ملك تشترك فيه الأنبياء والرسل ومن دونهم. فالرسول والنبي يشهد الملك ويراه رؤية بصر عندما يوحي إليه وغيرهما يحس بأثره، ولا يراه رؤية بصر. وقد يكون الإلهام من الوجه الخاص بلا واسطة ملك. وهذا يجمع فيه الرسول والولي. وهذا أجل الإلقاء وأشرفه. فأصابع الرحمن تعالى للوجه الخاص. ويد الملك للوجه المشترك. والإلهام أكثره بلا واسطة، فمن عرف عرف كيف يأخذه، ومحله النفس.

قال الله تعالى:

**﴿فألهمها﴾**. فهو الملهم لا غيره.

**﴿فجورها﴾**. لتعلمه لا لتعمل به.

**(ورتقواها)**(۱). لتعلمه وتعمل به.

لأن العبد مأمور بالتقوى منهي عن الفجور. لأن الله تعالى كما لم يأمر بالفحشاء، لم يلهم العبد بالفحشاء. فمن أراد السعادة فلا يضع ميزان الشرع من يده نفساً واحداً.

والله أعلم.

## مسألة (١٦٧)

اعلم أن سر القدر هو ما علمه الله تعالى من كل عين في الأزل من أحوالها التي تظهر عليها عند وجودها. فلا يحكم بشيء إلاّ بما علمه من عينه في حال ثبوته.

والله أعلم.

## مسالة (۱۲۸)

العالم صورة الحق تعالى. والحق تعالى هوية العالم وروحه. وهذه التعينات في الوجود الواحد أحكام اسمه الظاهر، الذي هو مجلي اسمه الباطن.

والله أعلم.

## مسالة (١٦٩)

الشؤون الأفعال، والشؤون الذاتية اعتبار الأعيان والحقائق في الذات الأحدية كالشجرة مثلاً، وأغصانها، وأوراقها، وثمارها في النواة. وهي التي تظهر في الحضرة الواحدية وتنفصل في العلم.

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة الشمس، الآية ٨، مكية. ونصُّها: ﴿ فَالْهِمِهَا فَجُورِهَا وَتَقُواهَا ﴾.

#### مسألة (۱۷۰)

انتشرت الرحمة من عين الجود، فظهرت الأعيان في الوجود عن الكلمة الفهوانية التي هي كلمة «كن» التي هي كلمة الحضرة، ولولاها ما انقاد الممكن للخروج. لكن الحب أفرجه وأبرز عينه. فلما برز طلب رؤية المحبوب الذي له خرج فلم يجد لذلك سبيلاً. وقام دون حجاب العزة فلم ير سوى نفسه فاغتم وقال: من مشاهدة كوني هربت، وإياه طلبت. فإن ظهوري لي في عيني غيبتي عن مشاهدتي له في علمه حيث لم أظهر بعيني، فإذا ولى تجلّى فرجوعي إلى العدم ومشاهدتي له من حيث وجودي في علمه أولى من مشاهدة كوني. فذلك وطني حيث أحدية العين وعدم الكون.

وَلَّا بَدَا السَكَوْنُ السَغَرِيسِ لِسَاظِرِي حَسَنَتُ إِلَى الأَوْطَانِ حَسَّ السرَكَاثِبِ

#### مسألة (۱۷۱)

النبوة: هي الإخبار عن الحقائق الإلهية. أي عن معرفة ذات الحق تعالى، وأسمائه وصفاته وهي على قسمين: نبوة التعريف. ونبوة التشريع.

فالأول: هي الإنباء عن معرفة الذات والصفات والأسماء.

والثاني: عن جميع ذلك مع تبليغ الأحكام والتأديب بالأخلاق والتعليم بالحكمة والقيام بالسياسة. وتختص هذه بالرسالة.

والله أعلم.

## مسألة (۱۷۲)

اعلم أن كل من يمشي في العالم فإنه يمشي برسالة حتى الدودة في حركتها هي في رسالة تسعى بها لمن عقل عن الله.

والله أعلم.

## مسألة (۱۷۳)

اعلم أنك إن ذكرت النعم كنت عبداً لها. وإن ذكرت الله تعالى كنت له. وكنت عبد الله. وإن ذكرت الأمرين كنت عبد المنعم وعبد الله(١).

فأنت حكيم الوقت.

 <sup>(</sup>١) انظر كتاب ابن عربي العبادلة، ففيه تفصيل هذه المسألة وشرحها شرحاً وافياً. طبعة مكتبة القاهرة، بدون تاريخ. تحقيق عبد القادر عطا.

#### مسألة (١٧٤)

فإن قيل: ما الفرق بين حال سيدنا رسول الله، (صلى الله عليه وسلم)، والملائكة، وبين حال سيدنا موسى (عليه السلام).

فإن الملائكة قد ورد الخبر بأنهم إذا سمعوا كلام الله تعالى غابوا عن حسّهم، وكذا سيدنا رسول الله، (صلى الله عليه وسلم)، إذا نزل عليه جبريل، (عليه السلام)، بالوحي يغيب عن حسه. وهو بمعنى الصعق.

وأمّا سيدنا موسى، (عليه السلام)، فقد أخبر الله تعالى أنه قد وقعت المكالمة بينه وبينه مع ارتفاع الوسائط. وهذا المقام أعظم من مقام الوحي بارتفاع الواسطة. ومع هذا لم يصعق ولم يغب عن حسه. فيقال: الفرق بين المقامين:

هو أن خطاب الله تعالى لموسى، (عليه السلام)، خطاب مقيد بجهة مسموع بأذن. وليس لهذا الكلام الإلهي توجه على قلبه، وليس لقلبه هنا إلا ما يتلقاه من جهة سمعه حسباً. وإنما يتلقاه بواسطة سمعه حسب ما جرت به العادة. ولم يتعد الحال حكمه في موسى، (عليه السلام).

وأما أمر سيدنا رسول الله، (صلى الله عليه وسلم)، وأمر الملائكة فهو إنما كان توجه الكلام الإلهي على قلوبهم. فلما اشتغلت قلوبهم بتلقيه وتفهمه، غابوا عن إحساسهم لهيبة الخطاب.

والله أعلم.

## مسألة (١٧٥)

اعلم أنه لو لم يسبق في علم الله تعالى أنه سيقع ادعاء شريك في مرتبة الألوهية في العالم السفلي لاستحال وقوع ادعائها لغير الله تعالى. ومن المعلوم أنه وقع ادعائها لغير الله تعالى ممن لا خلاق له من بعض الآدميين دون بعضهم. فلو لم يقع ادعاؤها لغير مستحقها في العالم السفلي، وكانوا كلهم عارفين بوحدانية الحق تعالى بكل اعتبار لما احتاجوا في توحيدهم لله تعالى إلى داع يدعوهم إلى نفي شريك له تعالى في شيء من كمالاته. لأنه منتفي عند جميعهم في نفس الأمر. ولكن لما وقع ادعاء شريك له في مرتبة الإلهية التي هي من مقتضيات (١) ذاته تعالى دون غيره احتاج الموحدون في تمييزهم عن المشركين إلى كلمة تتضمن نفى الإلهية عن غير مستحقها.

<sup>(</sup>١) في (م): (من مقتضياته).

فلأجل ذلك أرسلت الرسل يدعون الناس إلى الإقرار بأن لا إله إلا الله. ولذلك قال رسول الله، (صلى الله عليه وسلم): (أُمِرْت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله. فإن فعلوا ذلك عصموا مني دماءهم وأموالهم)(٢) الحديث.

وهذا بخلاف الملأ الأعلى فإنهم لما أوجدهم الحق تعالى على نمط واحد في العلم لتفرده تعالى. تعالى بجميع كمالات ذاته، لم يحتاجوا إلى داع يدعوهم إلى نفي الإلهية عن غيره تعالى. لأنه لم يقع في عالمهم بوجه شريكاً لله تعالى في كمالات ذاته المقدسة. فافهم.

## مسألة (١٧٦)

اعلم أن لله تعالى ملائكة مهيمون في نور جلاله وجماله، في لذة دائمة ومشاهدة لازمة لا يعرفون أن الله تعالى خلق غيرهم. ما التفتوا قط إلى ذواتهم.

ولله قوم من بني آدم هم الأفراد الخارجون عن حكم القطب لا يعرفون، ولا يُعرفون. قد طمس الله عيونهم فهم لا يبصرون حجبهم عن غيب الأكوان حتى لا يعرف الواحد منهم ما ألقي في جيب غيره. يكاد لا يفرق بين المحسوسات وهي بين يديه جهلاً بها لا غفلة عنها، ولا نسياناً. وذلك لما حققهم به سبحانه من حقائق الوصال واصطنعهم لنفسه. فما لهم معرفة بغيره. فعلمهم به ووجدهم فيه، وحركتهم منه، وشوقهم إليه، ونزولهم عليه، وجلوسهم بين يديه، لا يعرفون غيره.

قال صلى الله عليه وسلم، سيد هذا المقام: (أنتم أعلم بمصالح دنياكم)(١).

#### مسألة (۱۷۷)

أوصيك بالعلم والتحفظ من لذات الأحوال. فإنهم سموم قاتلة وحجب مانعة. فإن العلم يستعبدك له، وهو المطلوب منها. ويحضرك معه. والحال يسودك على أبناء الجنس فيستعبدهم لك. فهو الحال. فتتسلط عليهم بنعوت الربوبية. وأين أنت في ذلك الوقت مما له خلقت، والعلم أشرف فاحذر أن يفوتك.

<sup>(</sup>١) حديث: وأمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله. فإن قالوها عصموا مني دمائهم وأموالهم». ذكره محمد فؤاد عبد الباقي في اللؤلؤ والمرجان، فيما اتفق عليه الشيخان. حديث رقم (١٣)، باب ٨، ص ٥، باب الأمر بقتال الناس حتى يقولوا: لا إله إلا الله.

<sup>(</sup>٢) • وأنتم أعلم بمصالح دنياكم. انظر تاريخ ابن خلدون ج١ ص٤٩٤ ط. دار إحياء التراث العربي (بيروت).

#### مسالة (۱۷۸)

يا طالباً معرفة توحيد خالقه كيف لك بذلك، وأنت في المرتبة الثانية من الوجود. وأنى للاثنين بمعرفة بوجودها. وإن عدمت فيبقى الواحد يعرف نفسه. فكيف لك بمعرفة التوحيد. وأنت ما صدرت من الواحد من حيث وحدانيته. وإنما صدرت عنه من حيث نسبة ما. ومن كان أصل وجوده على هذا النمط من حيث هو، ومن حيث موجده فأنى له بذوق التوحيد.

والله أعلم.

## مسألة (۱۷۹)

للتوحيد لجَّة وساحل.

فالساحل ينقال: واللجّة لا تنقال. والساحل يعلم واللجّة تذاق. وقفت على ساحلها ورميت بثوبي وتوسطتها فاختلفت على الأمواج بالتقابل فمنعتني من السباحة فبقيت واقفاً بها لا بنفسي فرأيت الجنيده(١) فعانقته وقبّلته. فرحب بي، واسهلٌ فقلت: متى عهدك بك.

فقال لي: منذ توسطت هذه اللجة نسيتني فنسيت الأمد. فعانقني، وعانقته. وغرقنا فمتنا موتة الأبد. فلا نرجو حياة ولا نشوراً.

#### مسألة (١٨٠)

اعلم أن كمال التوفيق هو استصحابه للعبد في جميع أحواله من اعتقاداته، وخواطره، وأسراره، ومكاشفاته، ومشاهدته، وأفعاله كلها. إلا أن يتجزأ أو يتبعض. فإذا كمل التوفيق للعبد على ما ذكرناه فهو المعبر عنه بالعصمة، والحفظ الإلهي.

والله أعلم

### مسألة (١٨١)

اعلم أن التوفيق هو الباعث المحرك لطلب الاستقامة، والهادي إلى طريق السلامة. ما اتصف به عبد إلا اهتدى، ولا فقده شخص إلا تردّى وأردى. فمبدؤه يعطيك الإسلام، وتوسطه يعطيك الإيمان، وغايته تعطيك الإحسان.

<sup>(</sup>١) سبقت الإشارة إليه.

<sup>(</sup>٢) سبقت الإشارة إليه.

## مسألة (١٨٢)

أول مقامات التوفيق الاختصاصي اشتغالك المشروع الذي يدلك لشارع إلى الاشتغال بتحصيله. وآخرها حيث يقف بك، فإن تمت لك المقامات حصلت في التوحيد الموحد نفسه بنفسه، الذي لا يصح معه معقول. وإن بغضت لك الحضرات الجودية واللطائف الوجودية، فلا حياة مع الجهل ولا مقام وعلى الدنيا السلام.

#### مسألة (١٨٣)

إن لم تجر أفعالك على مراد غيرك، لم يصح لك الانتقال عن هواك، ولو جاهدت نفسك عمرك بما ترتبه عليها، وإن صعب ولم تزل عن هواها فإنها المرتبة على نفسها، وإن فتح لها في لطائف المكاشفة وضروب المشاهدة فلم تزل بذلك عن دعوتها التي لا يمكن خروجها منها إلا بانقياد إلى طاعة نفس أخرى مثلها، وتصرفها تحت أمرها ونهيها. وذلك لكثافة حجابها وعظم إشراكها. ولذلك قال المحققون: «كل عمل لا يكون على أثر فهو هوى النفس».

فآخر ما يخرج من قلوب الصديقين حب الرياسة. وقال الحق تعالى الأبي يزيد البسطامي» (١) في بعض مشاهدة معه: القرب إليّ بما ليس لي: الذلة، والافتقار». وهذا (٢) إشارة إلى إزالة الرياسة. فاسع يا بني في طلب شيخ يرشدك، ويعصم خواطرك حتى تكمل. واللّه أعلم.

## مسألة (١٨٤)

ينبغي للعبد أن يعتقد أن أعماله لم توصله إلى نيل المقامات. وإنما أوصله إلى ذلك رحمة الله تعالى به، الذي أعطاه التوفيق للعمل والقدرة عليه والثواب. كما قال صلى الله عليه وسلم: (لا يدخل أحد الجنة بعمله. قيل له: ولا أنت يا رسول الله. قال: ولا أنا إن لم يتغمدني الله برحمته) (٣).

<sup>(</sup>١) أبو زيد البسطامي: هو: أبو يزيد طيفور بن عيسى البسطامي، له من المؤلفات والكرامات ما سجلته كتب الصوفية جميعاً وأقواله سبقته إلى الشهرة. وكان من أبناء الملوك فهجر الأموال والجاه إلى عالم الحقيقة ذائقاً قال: ومددت ليلة رجلي في محراب أبي فهتف بي هاتف: من يجالس الملوك ينبغي له أن يجالسهم بحسن الأدب، توفي سنة ٢٦١هـ. انظر: الطبقات الكبرى، للشعراني، ج١، ص ٦٥.

<sup>(</sup>٢) أي هذا القول.

<sup>(</sup>٣) حديث: ولا يدخل أحد الجنة بعمله. انظر: كتاب اللؤلؤ والمرجان، جـ٣، ص ٢٨٤، حديث رقم ١٧٩٤ عن عائشة=

### مسألة (١٨٥)

اعلم أن الأعضاء المكلفة ثمانية: وهي: العين، والأذن، واللسان، واليد، والبطن، والفرج، والرجل، والقلب. فعلى كل واحدة من هذه الأعضاء تكليف يخصه من أنواع الأحكام الشرعية.

فالبصر: علامته الغض عن نظر المحرمات، والإطراق وقاية من النظرة الأولى المعفو عنها.

والسمع: علامته ما قال الله تعالى: ﴿ الذين يستمعون القول فيتبعون أحسنه ﴾ (١).

وسماع العلم، ومواظبة مجالس الذكر والعمل بكل خير يسمعه.

والملسان: علامته قلة الكلام إلا فيما يفترض إليه من هداية وتبليغ رشد ودوام الذكر، واسترساله على التلاوة إن كان من أهل القرآن، وصدقه في الحديث، وبطؤه عن الجواب في المسألة إذا سُئِلها. وإذا سأل فلا يسأل إلا فيما فيه فائدة سعادته. وأشياء ذلك.

واليد: علامتها أن لا يبطش بها في محرم من لمس امرأة لا تحل له. أو قتل إنسان، أو لطمه، أو سرقة. ولا يمسه ذكره بيمينه عن البول ولا يستنجي بها، ولا يدخلها في الإناء عند القيام من النوم. أعنى في وضوء. وأشباه ذلك.

والبطن: علامتها الورع، والاكتساب، والبحث عن الكسب. وإذا أكل لا يمتلي من الطعام والشراب حذراً من كسر الجوارح عن الطاعة، والإيثار بقوته. فما مليء وعاء شرّ من بطن ملئ من حلال.

والفرج: علامته الحفظ من التحرك إلى غير أهله من أحرار وإماء.

والرّجل: علامتها السعي في قضاء حوائج المسلمين والإخوان، والسعي على العيال، وكثرة الخطى إلى المساجد، والثبوت يوم الزحف. وغير ذلك.

والمقلب: علامته الانتباه، واليقظة، والفكر، والهيبة، وترك الحسد، والغل، ودوام الحزن، والتوكل، والتفويض والتسليم، والفرح بمورد القضاء، والمراقبة، والتنزه في العالم وفعل اللّه تعالى فيه وفيهم.

حرضي الله عنها عن النبي (ص) قال: وسددوا وقاربوا وابشروا، فإنه لا يدخل الجنة أحداً عبله. قالوا: ولا أنت؟ يا رسول الله! قال: ولا أنا إلا أن يتغمدني الله بمغفرة ورحمة». وللحديث روايات أخرى.

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة الزمر، الآية ١٨، مكية.

## مسألة (١٨٦)

من تلا كتاب الله تعالى ولم يمتثل أوامره، ويجتنب نواهيه ويقف عند حدوده، فلا يتخيل أن يقول له الحق تعالى عند قوله: ﴿ الحمد لله رب العالمين ﴾ حمدني عبدي. لا والله ما يراجع الحق سبحانه بقوله حمدني عبدي، وأثنى عليّ عبدي إلاّ لأهل الحضور. بل أقول من امتثل أوامره، اجتنب نواهيه، ووقف عند حدوده وكان اللسان صامتاً عن التلاوة فإنه حامد لله تعالى بحاله، شاكر بأفعاله.

ويقول الله تعالى: حمدني عبدي.

واعلم أن على اللسان تلاوة، وعلى الجسم بجميع أعضائه تلاوة، وعلى النفس تلاوة، وعلى النفس تلاوة، وعلى القرة، وعلى السر تلاوة، وعلى السر تلاوة. فتلاوة اللسان: ترتيل القرآن والكتاب على الحد الذي رتّب المكلف له.

وتلاوة الجسم: المعاملات على تفاصيلها في الأعضاء.

وتلاوة النفس: التخلق بالأسماء والصفات.

وتلاوة القلب: الإخلاص والفكر والتدبير.

وتلاوة الروح: التوحيد.

وتلاوة السر: الاتحاد.

وتلاوة سر السر: الأدب. وهو التنزيه الوارد عليه في التلقي منه جلّ وعلا.

فمن قام بين يدي سيده بهذه الأوصاف كلها ونظر إليه جلّ اسمه فلم يرَ منه فرداً إلاّ مستغرقاً فيه على ما يرضاه كان عبداً كلياً، وقال له الحق تعالى إذ ذاك: «حمدني عبدي».

وإذا كانت فيه هذه الأوصاف وتعلقت في البعض غفلة فليس بعبد كلي. ولا يكون فيه من عبودية الاختصاص إلا قدر ما اتصف به. فثمّ عبد يكون لله تعالى فيه السدس. ولهؤلاء فيه ما بقي. والربع، والثلث، والنصف. على قدر ما يحضر منه مع الحق تعالى. كما جاء في الصلاة أنه لا يقبل منها إلاّ ما عقل.

والله أعلم.

#### مسألة (۱۸۷)

اعلم أن من قال: «إن الروح واحد في أشخاص نوع الإنسان وإن روح زيد هو روح عمرو». ما حقق صورة الأمر فيه. فإنه كما لم تكن صورة جسم آدم، جسم كل شخص من ذريته وإن كان هو الأصل الذي منه ظهرنا، وتولدنا. وكذلك الروح المدبرة لجسم العالم بأسره. كما أنك لو قدرت الأرض مستوية لا ترى فيها عوجاً ولا أمتاً. وانتشرت الشمس علينا، وأشرقت بنورها. لم نتميز النور بعضه عن بعضه. ولم نحكم عليه بالتجزىء ولا القسمة. فلما ظهرت البلاد والديار، وبدت عليها هذه الأشخاص القائمة انقسم النور الشمسي وتميز بعضه عن بعض لما طرأ من هذه الأشخاص والأرض.

فإذا اعتبرت هذا علمت أن النور الذي يخص هذا المنزل ليس هو النور الذي يخص المنزل الآخر، ولا المنازل الأخر. وإذا اعتبرت الشمس التي ظهر فيها هذا النور وعينها من حيث انفهاقه عنها، قلت: إن الأرواح روح واحدة، وإنما اختلفت بالمحال كالأنوار، نور واحد. غير أن حكمه في القوابل يختلف لاختلاف أمزجتها وصور أشكالها. ولما أراد الله تعالى بقاء هذه الأرواح على ما قبلته من التمييز، خلق لها أجساداً برزخية تميزت فيها عند انتقالها عن هذه الأجسام الدنيوية في الدنيا في النوم وبعد الموت. وخلق لها في الآخرة أجساماً طبيعية كما جعل لها في الدنيا. غير أن المزاج مختلف فنقلها من جسد البرزخ إلى أجسام النشأة الآخرة. فتميزت أيضاً بحكم تميز صور أجسامها. ثم لا تزال كذلك أبد الآبدين. فلا ترجع إلى الحال الأول من الوحدة العينية أبداً. فانظر. ما أعجب صنع الله تعالى! الذي أتقن كل شيء.

والله تعالى أعلم.

#### مسالة (۱۸۸)

اعلم [أن](١) الحق تعالى يعطي يوم القيامة جهل المؤمن من أهل التقليد للعالم في هذه الدار بدقائق العلوم والأمور، وهو غير مؤمن. فيدخل بذلك الجهل النار لأنه من أهلها. وهي لا تقبل العلماء.

ويعطي علم هذا العالم للمؤمن الجاهل فيدخل الجنة لأن الجنة ليست بدار جهل. فيرى المؤمن الأبله المقلد ما كان عليه من الجهل على ذلك العالم فيستعيذ بالله من تلك الصفة ويرى قبحها. ويشكر الله تعالى على نعمته التي أعطاه إياها بما كساه وخلع عليه من علم ذلك العالم. وينظر إليه ذلك العالم فيزيد حسرة إلى حسرته، ويعلم أن الدار أعطت هذه الحقائق نفسها فيقول: ﴿ يَا لَيْتَنَا نَرْدُ وَلَا نَكُذُب بَآيَاتُ رَبِنًا وَنَكُونَ مِن المؤمنين ﴿ (٢) .

<sup>(</sup>١) إضافة من المحقق ليستقيم السياق.

 <sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة الأنعام، الآية ٢٧، مكية.

لعلهم إذا كانوا مؤمنين. وإن كانوا جاهلين فهم إذا انتقلوا إلى دار السعادة خلعت عنهم الجهالة، وكسوا أثواب العلم فلا يبالون بما كانوا عليه من الجهل في الدنيا لحسن العاقبة. وما علموا أنهم لو ردوا إلى الدنيا لعادوا إلى حكمها. فإنه الفعل بالخاصية لا يتبدل.

فما تكلموا بما تكلموا به من هذا التمني إلا بلسان النشأة التي هم فيها، وتخيلوا أن ذلك العلم يبقى عليهم لو ردوا. وما جعل الله في هذه النشأة الدنيوية النسيان للعلماء بالشيء فيما علموه إعلاماً وتنبيها أنه على كل شيء قدير. بأن يسلب عنهم العلم بما كانوا به عالمين إذا دخلوا النار، ويختص برحمته من يشاء. وهو قوله تعالى: ﴿قُلُ اللّهم مالك الملك تؤتى الملك من تشاء﴾(١).

وأي ملك أعظم من العلم. وهو ما أعطاه من العلم للمؤمن المقلد الجاهل السعيد في الدار الآخرة.

﴿ وتنزع الملك ثمن تشاء ﴾ (٢). وأي ملك أفضل من العلم، فينزعه من العالم الغير مؤمن الذي هو من أهل النار.

ووتعز من تشاء ه<sup>(٣)</sup>. بذلك العلم. ووتذلّ من تشاء ه<sup>(٤)</sup> بانتزاعه منه.

واعلم بأن الحقائق تعطي أن المآل إلى الرحمة في الدار الآخرة فيرحمه معنى وحساً. فثم من تكون له الرحمة عين العافية، وارتفاع الآلام عنه لا غير. وهذا مخصص بأهل النار الذين هم أهلها. فهم لا يموتون فيها لما يحصل لهم من العافية بزوال الآلام فيستعذبون ذلك فهم أصحاب عذاب لا أصحاب ألم. ولا يحييون أي ما لهم نعيم كنعيم أهل الجنان الذي هو أمر زائد على كونهم عافاهم الله من دار الشقاء.

والله أعلم.

## مسألة (١٨٩)

اعلم أنه لما تجلّى الحق تعالى في الثلث الأخير من الليل وكان تجلّيه يعطي الفوائد والعلوم والمعارف التامة على أكمل وجوهها. لأنها عن تجلّ (٥) أقرب في سماء الدنيا. فكان علم آخر هذه الأمة أتم من علم وسطها، وأولها، بعد موت الرسول (صلى الله عليه وسلم).

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة آل عمران، الآية ٢٦، مدنية.

<sup>(</sup>٢) استكمال الآية السابقة.

<sup>(</sup>٣) استكمال لها.

<sup>(</sup>٤) استكمال لها.

<sup>(</sup>٥) في (م): (عن تجلي).

لأن النبي، (صلى الله عليه وسلم)، لما تبعه الله تعالى بعثه والكفر ظاهر، والشرك قائم. فلم يدع القرن الأول وهو قرن الصحابة إلا للإيمان خاصة. ما أظهر لهم ما كان يعلمه من العلم المكنون. وأنزل عليه القرآن العظيم. وجعله يترجم عنه بما تبلغه أفهام عموم ذلك القرن. فصور، وشبه، ونعت بنعوت المحدثات. فلاح من ذلك لخواص القرن الأول دون عامته، بل لبعض خواصه من خلف خطاب التنزيل أسرار عظيمة. ومع هذا لم يبلغوا فيه مبلغ المتأخرين من هذه الأمة. لأنهم في العلم أتم، وكان القرن الأول أتم في العمل. وأما الإيمان فعلى التساوي.

فإن هذه النشأة لما فطرت على الحق<sup>(۱)</sup>، وبعث فيها نبي من بني جنسها فما آمن منها إلاً من قوي على دفع نفسه لما فيها من الحسد. لا سيما إذا كان الحاكم عليها من جنسها فينسب إلى المؤمن من الصحابة من القوة في الإيمان. ما لا ينسب إلى من ليست له مشاهدة. فكان اشتغالهم بدفع قوة سلطان الحسد أن يحكم فيهم بالكفر الذي يمنعهم من إدراك غوامض العلوم وأسرار الحق في عباده. ولم تحصل لهم رتبة بالغيب. أعني بغيب صورة الرسول، وما جاء به. لكونهم مشاهدين له. فلما جاء زماننا وجدنا أوراقاً مكتوبة سواداً في بياض، وأخباراً منقولة. وجدنا القبول عليها ابتداءً لا نقدر على دفعه من نفوسنا. إذ وفقنا الله تعالى علمنا أن قوة نور الإيمان إعطاء ذلك. ولم نجد تردداً، ولا طلبنا آية ولا دليلاً على صحة ما وجدناه مكتوباً من القرآن. ولا منقولاً من الأخبار. علمنا قوة الإيمان الذي أعطانا الله سبحانه وتعالى عناية منه لنا. وكنا في هذه الحالة مؤمنين بالغيب الذي لا درجة للصحابة فيه ولا قدم. كما لم يكن لنا قدم في قوة دفع ما يعطيه سلطان الحسد عند المشاهدة. فقابلنا هذه القوة بتلك القوة فتساويا، وبقي الفضل ما يعطيه سلطان الحسد عند المشاهدة. فقابلنا هذه اللهة المباركة. التي لا نصيب لغير أهلها من الكاثين الماضين فيها.

وهذا كله جبر لقلوبنا لما فقدناه من مشاهدة الرسول صلى الله عليه وسلم. وكان خيراً. فإنا لا نعرف كيف كانت أحوالنا عند المشاهدة. هل يغلبنا الحسد أو نغلبه. في فكفى الله المؤمنين القتال وكان الله قوياً عزيزا (٢٠).

## مسألة (١٩٠)

اعلم أن الشفقة على العصاة أولى بالمراعاة من الغيرة الإلهية لله تعالى. ألا ترى أعداء

<sup>(</sup>١) غير واضحة في (م). وربما كانت [الحسد] وقد يُقَوِّي السياق هذا المعنى.

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة الأحزاب، الآية ٢٥، مدنية.

الدين كيف ضرب الله تعالى عليهم الجزية. وأمر بالصلح إبقاءً لهم. وإذا كان الحق تعالى قد راعى هذه البنية مع كفرها، فأنت أولى بمراعاتها مع معصيتها. ولأن الإنسان ما دام حياً ترجى له السعادة.

والله أعلم.

## مسألة (١٩١)

اعلم أن الحكمة في دعاة الحق تعالى عباده للسجود يوم القيامة إنما هو رحمة لأهل الأعراف. ليثقل ميزانهم بهذه السجدة. فينصرفون إلى الجنة. وكان منزلهم في سور الأعراف ليس لهم ما يدخلهم النار ولا ما يدخلهم الجنة.

والله أعلم.

## مسألة (١٩٢)

اعلم أن الأجسام هي هذه المعروفة في العموم شفافها وكثيفها ما يرى منها، وما لا يرى. والأجساد ما تظهر فيها الأرواح في اليقظة الممثلة في صورة الأجسام.

وما يدركه النائم في نومه من الصور المشبهة بالأجسام فيما يعطيه الحس. وهي نفسها ليست بأجسام.

والله أعلم.

#### مسألة (١٩٣)

اعلم أنه من علم القرآن العزيز وتحقق به عَلَم عِلْمَ أهل الله تعالى وأنه لا يدخل تحت فصول منحصرة، ولا يجري على قانون منطقي، ولا يحكم عليه ميزان. فإنه ميزان كل ميزان.

والله أعلم.

## مسألة (١٩٤)

اعلم أن يوم هذه الأمة المحمدية متصل بيوم الآخرة، ليس بينهما إلا ليل البرزخ خاصة. وفي فجر هذه الليلة تكون نفخة البعث، وفي طلوع شمس يومه يكون إتيان الحق تعالى للفصل والقضاء، وفي قدر ركعتي الاشراق، ينقضي الحكم، فتعمر الداران بأهلهما. وذلك يوم السبت فيكون نهاره أبدياً لأهل الجنة، ويكون ليله أبدياً لأهل جهنم. فإذا انقضت مدة الآلام في جهنم وهو يوم من خمسين ألف سنة في حق قوم، وأقل من ذلك في حق قوم،

وشفعت التسعة عشر ملكاً في أهل جهنم للرحمة التي سبقت ارتفعت عنهم الآلام. فراحتهم ارتفاع الآلام لا وجود النعيم فافهم.

وهذا القدر هو نعيم أهل جهنم.

والله أعلم.

#### مسألة (١٩٥)

اعلم أن لله(١) تعالى أبواباً فتحها للخير، وأبواباً أعدها لم يصل أوان فتحها للخير، أيضاً، وأبواباً فتحها للآلام المعبّر عنه بالعذاب لما يؤول إليه من أمر أصحابه. فمتعذبه في آخر الحال.

ألا ترى «إبراهيم» الخليل. (صلى الله عليه وسلم). يقول: ﴿ يَا أَبِتَ إِنِي أَخَافُ أَنْ عَدَابِ مِن الرحمن ﴾ (٢).

والرحمن لا يعني ألماً موجعاً، إلا أن يكون في باطنه رحمة يستعذبها من قام به ذلك الألم. كشرب الدواء الذي يتضمن استعماله العافية. فما عند الله باب يفتح إلا أبواب الرحمة. غير أن ثمة رحمة ظاهرة لا ألم فيها، وثم رحمة باطنة يكون فيها الألم، في الوقت لا غير. ثم يظهر حكمها في المآل.

فالآلام أعراض<sup>(٣)</sup>، واللذات ثوابت. فالعالم مرحوم بالذات، متألم بما يعرض له. **﴿واللّه** عزيز حكيم﴾ (٤). يضع الأمور مواضعها ألا ترى الإنسان يضرب ولده، ويؤلمه بذلك الضرب عقوبة لذنبه وهو يرحمه بباطنه. فإذا وفّى الأمر حقه أظهر له ما كان في قلبه وباطنه من الرحمة والشفقة. ولهذا ورد في الخبر عن رسول اللّه، (صلى اللّه عليه وسلم) في قصة طويلة يقول فيها: (وأن اللّه تعالى أشفق من هذه على ولدها). (٥) وأشار إلى امرأة. وهذا كله من علوم الأذواق. جعلنا اللّه والسامعين من أهل الرحمة الخالصة التي لا ألم فيها بمنه وكرمه آمين.

<sup>(</sup>١) في (م): (الله).

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة مريم، الآية ١٥، مكبة.

<sup>(</sup>٣) في (م): (عواض).

<sup>(</sup>٤) جزء من آية متكررة في القرآن.

ه) حديث: ووأن الله أشفق من هذه على ولدهاه. رواه عمر بن الخطاب وقال: قدم على النبي، صلى الله عليه وسلم، سَبْيّ. فإذا امرأة من السبي قد تحلب ثديها تسقي إن وجدت صبياً من السبي فألصقته ببطنها وأرضعه فقال لنا النبي (ص): وأترون هذه طارحة ولدها في النار؟ قلنا، لا، وهي تقدر على ألا تطرحه. فقال: الله أرحم بعاده من هذه بولدهاه. وللحديث روايات أخرى. اخترنا منها هذه الرواية انظر: اللؤلؤ والمرجان، ص ٢٤٠، ج٢، حديث رقم ١٧٥١. وقال: أخرجه البخاري في كتاب الأدب ٨٧. باب (رحمه الولد وتقبيله ومعانقته).

## مسألة (١٩٦)

اعلم أن الله تعالى قد أخبر عن إبليس أنه يقول لأتباعه (۱) من المشركين ومنكري البعث يوم القيامة: إن الله تعالى وعدكم أن هذا اليوم كائن، يعني يوم القيامة فصدقكم وعده ووعدتكم (۲) بأنه ليس بكائن. فأخلفتكم وعدي وما كان لي عليكم من سلطان، أي ما أظهرت لكم من حجة تصدقني على ما دعوتكم إليه من الشرك في الألوهية، وإنكار البعث فصدقتموني. فلا تلوموني ولوموا أنفسكم (۱۳).

والله أعلم.

#### مسألة (١٩٧)

قال الله تعالى مخاطباً إبليس<sup>(۱)</sup> اللعين: ﴿إِن عبادي ليس لك عليهم سلطان وكفى بربك وكيلا﴾<sup>(۱)</sup>.

فمطلق اسم العباد ليس للشيطان عليهم سلطان. أي حجة دالة على إثبات شريك لله تعالى في ألوهيته. ولذلك قال لخزبه: ﴿وما كان لي عليكم من سلطان إلا أن دعوتكم فاستجبتم لي فلا تلوموني، ولوموا أنفسكم ﴿(١).

وأمّا قوله تعالى: ﴿وكفي بربك وكيلا﴾(٧). أي لأوليائه يعصمهم من القبول من إبليس. وليس هو تعالى وكيلاً لأولياء إبليس.

والله أعلم.

#### مسالة (۱۹۸)

ننبئ عن أمر عجيب مما وقع لإبليس اللعين. وذلك ما أخبر الله تعالى [به](^)، في كتابه

<sup>(</sup>١) في (م): (أن يقول لتباعه).

<sup>(</sup>۲) في (م): (ووعد كم).

<sup>(</sup>٣) وهذه المسألة معنى آية وردت بالقرآن نثرها ابن عربي ليوضح معناها ـ مفسراً ـ في كلمات. والآية هي رقم: (٢٢) من سورة إبراهيم، مكية. ونصها: ﴿وَقَالَ الشيطانَ لما قضي الأمر إن الله وعدكم وعد الحق ووعدتكم فأخلفتكم وما كان لي عليكم من سلطان إلا أن دعوتكم فاستجتم لي فلا تلوموني ولوموا أنفسكم ما أنا بمصرخكم وما أنتم بمصرخي إني كفرت بما أشركتمون من قبل إن الظالمين لهم عذاب أليم﴾.

<sup>(</sup>٤) في (م): (مخاطباً لإبليس).

<sup>(</sup>٥) القرآن الكريم، سورة الإسراء، الآية ٦٥، مكبة.

<sup>(</sup>٦) سبقت الإشارة إلى الآية في الهامش (٣).

<sup>(</sup>۷) انظر رقم ٥.

ما بين معقوفتين إضافة من المحقق يطلبها السياق.

العزيز بقوله: «قال» أي إبليس: ﴿فبعزّتك لأغوينهم أجمعين﴾(١). هذا ظنّ منه لا علم. وقوله: ﴿إلا عبادك منهم المخلصين﴾(٢) هذا علم لا ظن.

لأنه لما قال له الله تعالى: ﴿إِن عبادي ليس لك عليهم سلطان إلا من اتبعك من الغاوين ﴾ (٢). عَلِمَ عِلْمَ يقين صدق الله تعالى فيما أخبر به من أمر الفريقين فلما سلك طريق الأدب مع الله تعالى في استثناء من استثناهم (٤) الله سبحانه وتعالى، أبرَّ قَسمَهُ، وصدق ظنّه بقوله تعالى: ﴿ولقد صدَّق عليهم إبليس ظنه فاتبعوه إلاّ فريقاً من المؤمنين ﴾ (٥).

ومما وجد بخط شيخنا بعد وفاته، قدّس سرّه (٢)، (فائدة) العبودية للعامة: هي غاية التذلل لله تعالى. والعبودية للعامة: هي تصحيح القصد في السلوك إلى الله تعالى. والعبودية لخاصة الخاصة: هي شهودهم القيام به تعالى في عبوديته فيعبدون الله تعالى في مقام أحدية الفرق والجمع.

(فائدة)..

التعبير عن الحال الذوقي محال لأنه خارج عن حصر الألفاظ.

والله أعلم.

(فائدة)..

عبد الله تعالى هو الذي تجلى له الحق تعالى بجميع (٢) أسمائه، فلا يكون أرفع مقاماً، ولا أعلى شأناً منه لتحققه بالاسم الأعظم، واتصافه بجميع صفاته. ولهذا خصّ الله تعالى نبيّنا محمداً، (صلى الله عليه وسلم)، بهذا الاسم في قوله تعالى: ﴿وَأَنْهُ لِمَا قَامَ عَبْدُ اللّهُ يَدْعُوهُ ﴿ (^).

فلم يكن هذا الاسم حقيقة إلا له، وللأقطاب من ورثته بتبعيته وإن أطلق على غيره مجازاً. لاتصاف كل اسم من أسمائه بجميعها بحكم الواحدية. واحدية جميع الأسماء.

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة (ص)، الآية ٨١، مكية.

<sup>(</sup>٢) استكمال الآية.

<sup>(</sup>٣) القرآن الكريم، سورة الحبحر، الآية ٤٢، مكية.

<sup>(</sup>٤) في (م): (استثنائهم).

<sup>(</sup>٥) القرآن الكريم، سورة سبأ، الآبة ٢٠، مكبة.

 <sup>(</sup>٦) واضح أن هذه إشارة للناسخ. ولأن هذه الفوائد مرتبطة بهذه المسألة، وكانت بهامش نسخة المؤلف فأضافها الناسخ إلى
 الأصل وأشار لها هكذا.

<sup>(</sup>V) في (م): (لجميع).

 <sup>(</sup>A) القرآن الكريم، سورة الجن، الآية ١٩، مكية.

## مسألة (١٩٩)

شرط البداية اعتدال جناحي رهبته ورغبته. والسير اعتدال جناحي قبضه وبسطه. والنهاية اعتدال جناحي هيبته وأنسه ليتم طيرانه. وإلا فلا. وبينهما سرادق من شعره. ومتى زلّ جناحه زلّ قدمه، إلى جحيمه وزمهريره. فتلوينه بقوة أحدهما، وتمكينه باجتماعهما. ويتم القبض والبسط ببقاء صبره وشكره. والهيبة والأنس ببقاء رضاه وتسليمه وتفويضه.

والله أعلم.

(فائدة)..

نظر شيخ ظبية وردت ماءً. فرجعت خوفاً من خيالها ففعلت ذلك مراراً ولم تشرب، فأغمضت عينيها، ورمت بنفسها في الماء، فشربت إلى الري.

فقال ذلك الشيخ: لي زمان أرجع عن المجاهدة خوفاً، فما لي أن أغمض العينين عن الكونين. فإمّا وصل، وإمّا قتل. ففعل، فبلغ مبلغاً عظيماً.

(فائدة)..

ما تجلى الله تعالى لشيء فاحتجب عنه بعد ذلك وللعباد له العارفين.

والله أعلم

#### مسألة (۲۰۰)

إذا كانه الله تعالى **كل يوم هو في شأن (١) فمح**ال على الأكوان الإقامة على نعت واحد زمانين، وشؤون الحق تعالى ما هو العالم عليه من الأحوال المختلفة والمتقابلة والمتماثلة.

والله أعلم.

#### مسألة (۲۰۱)

المتقي صاحب دعوى، ولذلك يقبل منه عمله، والعارف صاحب تجريد والأعمال تجري منه وهو عنها بمعزل فليس له إليها نسبة إلا أنه محل لجريانها، وظهور أعيانها. فما زالت الأعمال عن عاملها فلا توصف بالقبول والرد، ألا ترى المتقي يحشر إلى الرحمن، والعارف في الحضرة ما زال.

 <sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة الرحمن، الآية ٢٩، مدنية.

#### مسألة (۲۰۲)

الواقف مع الكون محجوب عن العين.

(فائدة)..

إذا زلَّ الولي ولم يرجع من ساعته عوقب. وعقوبته بأن يحبب إليه إظهار الكرامات على أنفسهم إلاَّ ما اقترن بها اقتضاء حق إلهي. ومع هذا فلا بد من الإذن.

والله أعلم.

#### مسألة (۲۰۳)

كل ما كان للعبد كسباً فالحق تعالى قائم به لا العبد. ولكن فيه ظلمة المكسب. فافهم.

## مسالة (۲۰٤)

إن من أولياء الله تعالى من سترهم عن أعين الخلق في الدنيا والآخرة، في قباب النور، خلف حجاب العزة والأنس فلا يعرفون، ولا يُعرفون.

#### مسألة (٢٠٥)٠٠

تحدث الأولياء بما حققهم به الحق تعالى من الكرامات والمنازل والمخاطبات من الأسرار، من باب الله تعالى، والتشويق إلى آلائه، وهو شكرها لا من باب تزكيتهم. والله أعلم.

#### مسألة (٢٠٦)

الطاعة للعبد، والمسارعة إليها للمحب، والتلذذ فيها للعارف، والفناء فيها للمحقق.

(فائدة)..

العمد الذي قامت به السماء هو الإنسان الكامل.

والله أعلم.

#### مسألة (۲۰۷)

السلوك لا يزال دنيا وأخرى، ولو كان ثم قرار لصح الوصول. ولو كان ثم طريق يوصل إلى الله تعالى لظفر به الواصل، ولنيل بالسلوك. فنيله لك محال فغرض الطريق إليه محال.

 <sup>(</sup>٥) اضطراب في رقم المسألة من النسخة (س). كما يوجد خرم وترقيع وكلمات كثيرة محذوفة وساقطة من النسخة (س).

لما وقف بعض العارفين على هذا المقام قال الطريق مسدود والسالك مردود. ويعزى هذا القول لأبى يزيد البسطامي<sup>(١)</sup>.

والله أعلم.

## مسالة (۲۰۸)

لا يكون الجهل علماً إلا في علمك بالله. فإن العلم به جهل. فمن علمه جهله، ومن جهله كان به عالماً، وكان صديقاً.

#### مسالة (۲۰۹)

إن من عباد الله تعالى من يقودهم إليه المعرفة به. فيهبهم المعرفة ابتداءً. وهم جائلون في ميادين المخالفات. ثم يهبهم التوفيق فيسلكون على بصيرة، وسلوك هؤلاء أشرف سلوك السالكين. إذ كل سالك غاية المعرفة. وهي بداية هذا السالك. وهي كانت بدايتنا ولله الحمد على ذلك.

## مسالة (۲۱۰)

قد أخبر الله تعالى نبيه محمد (صلى الله عليه وسلم)، بأنه يتجلى غداً لهذه الأمة ومنافقيها على اختلاف عقائدهم فيه سبحانه، من غير الصورة التي عرفوه [بها] (٢) فينكرونه. في الصورة التي عرفوه بالعلامة التي بينه وبين كل طائفة منهم. وهي ما تقرر في عقدهم منه فيقرون به. وهو عين ما أنكروه.

ولما وقف «الجنيد»<sup>(٣)</sup> على هذه المعرفة باللّه تعالى سئل عن المعرفة والعارف فقال: «لون الماء لون إنائه». فالإناء مثل مضروب لاعتقاده. والماء مثل مضروب لمعروفه.

والله أعلم.

#### مسألة (۲۱۱)

من كان مع الله تعالى مثل ظله معه لا ينحجب عن ربه، ولا يعترض عليه في فعله، ولا يتحرك إلا بتحريكه إيّاه، كان عبداً حقيقة. ألا ترى الظل لا يزال مشاهداً لمن صدر عنه.

فافهم ترشد.

<sup>(</sup>١) سبقت الإشارة إليه.

 <sup>(</sup>٢) ما بين معقوفتين من المحقق.

<sup>(</sup>٣) سبقت الإشارة إليه.

#### مسألة (۲۱۲)

ليس في الوجود تكراراً أصلاً للتوسع الإلهي. ولو طرأ<sup>(١)</sup> على الإنسان عدم ما كرر عين وجوده الأول. وإنما هو انتقال من حال إلى حال والعين واحدة. والحال المنتقل إليه وجود آخر.

والله أعلم.

## مسالة (۲۱۳)

العشق التفات الزوجين. والحب صفاء ذلك الالتفات وخلوصه. والود ثباته ودوامه. والهوى أول سقوطه في القلب.

والله أعلم.

## مسألة (٢١٤)

الحال الذي يملكه النبي غير الحال الذي يحكم على الولي. وللأنبياء حال يحكم على الرابية ويرغو مثل ما يرغو البعير عليهم. ألا تراه عند نزول الوحي ترد عليه حالة الفناء والبهت ويرغو مثل ما يرغو البعير وينصرف عنه الوحي. وجبينه يتفصد عرقاً بحكم الحال عليه. وسبب ذلك أن للنبي وجهين:

وجه للولاية: فهو ولي بذلك الوجه. ووجه للنبوة: فمن حيث ولايته يملكه الحامل. ومن حيث نبوته يملك الحال. ومن حيث نبوته يملك الحال. وللله الحال.

فالأولياء تصرفهم الأحوال. والأنبياء يصرفون الأحوال. إلاّ أن الأولياء يصيرون من القعرة إلى أن تستتر عنهم الأحوال في حالهم. ولا يقفون مع شيء وقوف عشق إلاّ مع العين، التي تظهر منها الأحوال. فهي باقية لأحوال فانية.

والله أعلم.

#### مسألة (٢١٥)

العبد بين نعمة وبليّة. قائم النعمة تطلبه بالشكر، والبلية تطلبه بالصبر، فهو الصبار الشكور.

<sup>(</sup>۱) في (م): (طرى).

## مسألة (٢١٦)

لا يقف الفتح على العبادات، فقد يُفتح في غير العبادات أعظم مما يفتح فيها. فإن الفتح وجود ومِنة. والأعمال للجزاء في الدار الآخرة. وإن من العباد من لا تضرهم المعاصي للعناية الإلهية التي سبقت لهم عند الله عزّ وجلّ.

والله أعلم.

إنَّ المَسَادِيرَ تَجُرِي غَيْرُ فَاصِرَةِ وَتَنْتَهي بي إلى حَدُّ وَمِقْدَادِ فَالْ المَّادِيرَ فَا وَحُدُودَ لَا وَجُرودَ لَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ الله

مسألة (۲۱۷)

الكامل من الرجال يكنى أبا العيون تحققاً بمولاه. في قوله تعالى: ﴿تجري بأعيننا﴾(١).

فالعين التي يرى بها ربه غير العين التي يرى بها نفسه، وعين يرى بها فعله، وعين يرى بها ذبه، وعين يرى بها ذبه، وعين يرى بها ذبه، وعين يرى بها قربه. ولكل حال عين.

والله أعلم.

## مسألة (۲۱۸)

اختلفت كلمة الحضرة في عباد الله تعالى. فقوم أخرستهم، وقوم أنطقتهم بأنا، وقوم أنطقتهم بأنت<sup>(٢)</sup>، وقوم أنطقتهم<sup>(٣)</sup> بهو، والكل له، وبه، ومعه. وإن اختلفوا.

والله أعلم.

## مسألة (٢١٩)

من رأى الله تعالى في الأشياء فقد استراح (٤).

## مسألة (۲۲۰)

وإن من أسماء (٥) الله تعالى ما لا تعلق له بكون، وهو من خصائص الذات. والله أعلم.

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة القمر، جزء من الآية ١٤، مكية.

<sup>(</sup>٢) غير واضحة في (م).

<sup>(</sup>٣) كل ألفاظ (أنطقتهم) الواردة بهذه المسألة كانت في (م) (نطقتهم).

<sup>(</sup>٤) في (م): (استرا).

<sup>(</sup>٥) في الأصل: (السماء).

### مسألة (۲۲۱)

اعلم أن الاغترار بالله تعالى إنما هو من حيث الكرم والجود. فإنه ما عدى (١) مؤمن قط انتهاكاً للحرمة، ولا قاطعاً بالعقوبة، وأنه تقع المعاصي والمخالفات من المؤمنين من حسن ظنهم بربهم. فإن الأسماء الإلهية واقفة على السواء. وليس هذا الاسم في ظهور أثره عليه بأولى من هذا الاسم.

والله تعالى أعلم.

#### مسألة (۲۲۲)

قوله تعالى: ﴿كما بدأكم تعودون﴾(٢). خطاب للأرواح، أنها بدأت مدبرة لأجسادها فتعاد بعد المفارقة إلى تدبير أجساد ترابية تنشأ على عجم الذنب الباقي من هذه النشأة وتعاد أيضاً كما بُدِئت.

دليله قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّتِهَا النَّفُسُ الْمُطْمُئَنَةُ ارْجَعِي إِلَى رَبِّكُ ﴾ (٣).

أي صاحبك. فيأمر الله تعالى الأرواح أن ترد إلى الأجساد. وهذا قول:  $(^{(1)})_{0}$  ووالضحاك  $(^{(2)})_{0}$  ووالضحاك  $(^{(3)})_{0}$  ووعكرمة  $(^{(7)})_{0}$  من رواية والعوفي  $(^{(7)})_{0}$  عن وابن عباس  $(^{(A)})_{0}$ . رضي الله عنهم أجمعين.

<sup>(</sup>١) غير واضحة في (م).

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة الأعراف، الآية ٢٩، مكية.

<sup>(</sup>٣) القرآن الكريم، سورة الفجر، الآية ٢٨، مكية.

عطاء: لعله: عطاء بن يزيد الليثي، وهو من كنانة روى عنه الزُّهري وتوني سنة سبع ومائة وهو ابن اثنتين وثمانين سنة.
 انظر: كتاب المعارف، لابن قتيبة، ص ٤٤٣، طبعة الهيئة الحصرية العامة للكتاب، ١٩٩٢.

الضخاك: هو الضحاك بن مزاحم. وهو من بني عبد مناف بن هلال بن عامر بن صعصعة. رهط وزينب، زوج النبي،
صلى الله عليه وسلم، ويكتى أبا القاسم. ولد لسنتين وقد أثغر وكان معلماً وأتى خراسان فأقام بها. ومات سنة اثنتين
وماثة. انظر: كتاب المعارف، لابن قتيبة، ص ٤٥٧.

<sup>(</sup>٦) عكومة: مولى ابن عباس، كان عبداً لابن عباس. باعه على بن عبد الله بن عباس بعد موت والده بأربعة آلاف دينار. فأتى عكرمة علياً فقال له: ما خير لك بعت علم أيك بأربعة آلاف دينار. فاستقاله فأقاله، واعتقله. وكان يكنى أبا عبد الله، وقيل مات «كُثيره و(عكرمة) في يوم واحد وعنده ثمانين عاماً. انظر: كتاب المعارف، لابن قتيبة، ص ٥٥١.

 <sup>(</sup>٧) العوفي: هو الحسن بن الحسن بن عطية بن سعد. يكنى: أبا عبد الله، ولي قضاء الشرقية بعد (جعفر بن غياث) ثم نقل
 إلى (عسكر المهدي) في خلافة هارون الرشيد ثم عزل وتوفي سنة ٢٠١هـ. انظر: كتاب المعارف، ص ١٨٥.

<sup>(</sup>٨) ابن عباس: هو عبد الله بن عباس، ابن عم النبي (ص) وكان يكنى: أبا العباس. وبلغ سبعين سنة. وهلك بالطائف في فتة (ابن الزبير) وقد كُف بصره، وصلى عليه محمد ابن الحنفية، وكان عروة بن الزبير يقول عنه حدثني البحر يعني ابن عباس، مات سنة ٦٨ه وهو ابن اثنتين وسبعين سنة على قول الواقدي.

ولو كانت الإعادة مثل البدأة، لكانت الإعادة في حق آدم، عليه السلام، تخميراً باليد المقدسة. وإعادة حواء (١) كذلك وإعادة بني آدم بنكاح وتناسل، وتوالد نطفة، وعلقة، ومضغة، وتربية. وليس الأمر كذلك.

والله أعلم.

## مسألة (٢٢٣)

لا تزال صفات الربوبية معظمة ما لم تقم بالعبد. فإذا قامت بالعبد عين الحق تعالى لها مواطن تذم فيها، ومواطن تحمد فيها، وصفات الكون إذا اتصف بها الحق تعالى عظمت مطلقاً. فالتمس الناس لها وجودها في التنزيه.

والله أعلم.

## مسألة (۲۲٤)

إنما سميت الجنة جنة لأنها ستر بينك وبين الحق تعالى، وحجاب. فإنها محل شهوات الأنفس. فإذا أراد الله سبحانه وتعالى أن يريك ذاته حجبك عن شهوتك، ورفع عنك سترها. فغبت عن جنتك وأنت فيها فرأيت ربك. فالحجاب عليك منك. فأنت الغمامة على شمسك. فاعرف حقيقة نفسك.

والله أعلم.

## مسألة (۲۲۵)

أعظم العبادات عند الله تعالى ما أيّدها الخيال. اعبد الله كأنك تراه، وما أنت براءٍ. واللّه أعلم

## مسألة (۲۲٦)<sup>(۲)</sup>

اعلم أنه ليس في عين الأمر اضطرار، ولا اختيار. ولكن علم سابق وقضاء لاحق، وقدرة نافذة، وإرادة غير قاصرة.

<sup>(</sup>١) في الأصل: (حوى).

<sup>(</sup>٢) هذه المسألة تأخذ رقم (٢٠٦) في النسخة (س).

#### مسألة (۲۲۷)

إذا نصب الصراط على متن جهنم على الصفة التي ذكرها الشرع فإن «المعطلة» لا(١) يحصل لهم عليه قدم أصلاً.

وأمّا الطائفتان اللتان تقولان بانعدامه بعد إيجاده العالم فيخطون فيه خطوة واحدة، ويقعون في النار. وأما المشركون فلا يحصل لهم عليه سوى القدم الواحدة. فإذا اعتمدوا عليها، وأرادوا أن يضعوا الأخرى لم يقدروا على ذلك، ووقعوا في نار جهنم. وما عدا هؤلاء الفرق فيصعدون عليه على قدر مراتبهم.

والله أعلم.

## مسألة (۲۲۸)

إذا تحقق الموجّد بتوحيده، لم يبق له قدرة ولا كسب. فلو قيل له: قم واقعد، ما استطاع فهو المقام المقعد. ومتى لم يكن بهذه المثابة في حاله فليس بموعد. فالناس يشهدونه (٢) حاملاً للأشياء. وهو والأشياء محمول.

والله أعلم.

## مسألة (۲۲۹)<sup>(۲)</sup>

المعرفة والسرور لا يجتمعان في أحد<sup>(٤)</sup> في الدنيا أبداً. والمعرفة والحزن لا يجتمعان في أحد<sup>(٤)</sup> في الآخرة أبداً.

واعلم أنه ما دام الرجل في هذه الدار فهو على قدم الخطر ولو بلغ ما بلغ. لأنها دار المكر والتبديل. وقد ذم الفرح فيها لعدم تحقق أسبابه من جميع وجوهه (°). فإذا انتقلنا إلى دار التمييز والتخليص، وتراءى (٢) الجمعان وتميَّز الفريقان. وانصبغ من انصبغ في الفضل والرحمة. حينئذ (٧) يحق له الفرح. وقد يؤتى العبد هنا الرحمة والفضل. ويمنعه من الفرح

<sup>(</sup>١) في (م): (فإما المعطلة فلا يحصل...الخ). والمعطّلة: هم الذين يعطلون الصفات الإلهية وقد وردت أقوالهم في كثير من الكتب التي تناقش مسألة الألوهية. انظر في ذلك: مختصر الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطّلة، ابن قيم الجوزية، ط٢. وانظر: نشأة الفكر الفلسفى في الإسلام، د. على سامى النشار، ط٨ وانظر: الفَرق بين الفرق، للبغدادي، ط دار التراث.

<sup>(</sup>٢) في الأصل: (شهدونه).

<sup>(</sup>٣) في النسخة (س) مسألة رقم (٢٠٧).

<sup>(</sup>٤) في (س): (لأحد).

<sup>(</sup>٥) في (س): (الوجوه)

<sup>(</sup>٦) في (م)، (س): (وتراً).

<sup>(</sup>٧) في (س): (ح) اختصار لحينفذٍ.

بهما ما في طي الأمر من طلب القيام بحقوقهما. فلا يتفرغ للفرح بهما، مع شغل القلب بأداء حقوقهما. وهنالك ليس كذلك. فكيف يسر العارف هنا. وفي الأمر ما ذكرناه (١٠).

والله أعلم.

## مسألة (۲۳۰)<sup>(۲)</sup>

في موسى والخضر. حيث قال لموسى: «أنا على علم علمنيه الله لا تعلمه أنت، وأنت على على علم علمكه الله لا أعلمه أنا». فقد تساويا، وعدمت الفضيلة. غير أن الرسل<sup>(۱)</sup> مأمورون بالزيادة من العلم ﴿وقل رب زدني علما ﴾(٤).

فوجب عليهم الطلب<sup>(٥)</sup> فاندرج الخضر في موسى بقدر ما تعلم منه ولم يحصل للخضر ذرة من علم موسى [ثلاثة لثلاثة. السفينة المخروقة في البحر هو التابوت في اليم، وقتل الغلام قتل القبطي، وإقامة الجدار من غير أجر، سقي غنم الجاريتين بماء مدين من غير أجر. وما فعلته عن أمري]<sup>(١)</sup> زبدة الحديث.

امتثل الخضر طاعة موسى لمعرفته بمنزلته، وإن لم يكن تحت شريعته ولكن الأدب لازم. فنهاه عن الصحبة؛ إن وقع السؤال الثالث، فوقع فكان الفراق، ولم يقل في ذلك «موسى» شيئاً.

فلو لم يكن مقصوداً لموسى ذلك الخطاب لاعتذر واستدرك الأمر. قال سيدنا محمد، صلى الله عليه وسلم: «ليت موسى سكت أو صبر» (٧). يعني ليته لم ينهه عن صحبته حتى يقص علينا من أخبارهما فكان الخضر قد أعدَّ له ألف مسألة (٨)، كلها اتفقت لموسى (٩)، وكلها ينكرها عليه.

<sup>(</sup>١) في (س): (والأمر).

<sup>(</sup>٢) هذه المسألة في النسخة (س) رقمها (٢٠٨).

<sup>(</sup>٣) في (س): (عليهم الصلاة والسلام).

<sup>(</sup>٤) القرآن الكريم، سورة طه، الآية ١١٤.

<sup>(</sup>٥) في (م): (القلب).

<sup>(</sup>٦) ما بين معقوفتين سقط من (س).

 <sup>(</sup>٧) حديث: وليت موسى سكت أو صبره. انظر صحيح البخاري جه ص٢٣ مع اختلاف يسير في اللفظ وابن حجر في
 نتح الباري ج٦ ص١٣٠ ط دار المعرفة للطباعة والنشر ـ بيروت. والنسائي في السنن الكبرى ج ٦ ص ٣٩٠ ح١٢٠٨ ط
 ط دار الكتب العلمية ـ بيروت.

<sup>(</sup>٨) في (م، س): (مسئلة).

<sup>(</sup>٩) في (س): (عليه السلام).

## مسألة (۲۳۱)(۱)

الدموع دمعتان: دمعة فرح: وهي من برد اليقين باللقاء. فلذلك تخرج باردة. ودمعة حارة: وهي دمعة المحزونين وتتفاضل درجاتهم بتفاضل المحزون عليه. فافهم. واللّه أعلم.

## مسألة (۲۳۲)<sup>(۲)</sup>

حاجة الكون إلى الله تعالى ذاتية (٢) فلا تعين حاجة بعينها. فأي عبد عين إلى الله تعالى حاجة فقضاها له زالت عبوديته إلى الله تعالى، وفقره إليه من حيث تلك الحاجة. وهذا مقام خطر. وفيه قال الله تعالى: ﴿مَرَ كَأَن لَم يَدْعَنا إلى ضُرَّ مَسَّهُ ﴿ ٤).

واعلم أن في عباد الله من لم تبق لهم إلى الله تعالى حاجة لعلمه بأنه أعلم بما فيه الخيرة له منه (٥).

والله أعلم.

## مسالة (۲۲۲)<sup>(۱)</sup>

إيّاك والاعتزاز بصفاء الأوقات. فإن في طيّها آفات، لا يعرفها إلاّ من أشهده الحق تعالى إيّاها. واعلم أن تفقّد القلب من علامات التيقظ.

والله أعلم<sup>(٧)</sup>.

# مسالة (۲۳٤)(۸)

قدرك عند الله تعالى قدره عندك. رأى بعض الصالحين رجلاً سأله مسكين، معروفاً بالله. فأخرج صُرّة فيها قطع من الفضة كبار وصغار. فأخذ يفتش على أصغر قطعة فيها حتى يدفعها للسائل. وكان مع ذلك الصالح رجل صالح آخر فقال له يا أخي: أتعرف ماذا يفتش

<sup>(</sup>١) سقطت المسألة رقم (٢٣١) من النسخة (س) كاملة.

<sup>(</sup>٢) في (س): أخذت هذه المسألة رقم (٢٠٩).

<sup>(</sup>٣) في (م): (ذاتيته).

<sup>(</sup>٤) القرآن الكريم، سورة يونس، الآية ١٢، مكية.

<sup>(</sup>٥) (له) الإضافة من (س).

<sup>(</sup>٦) هذه المسألة رقم (٢٠٩) في (س).

<sup>(</sup>٧) في (س): (والله تعالى أعلم).

 <sup>(</sup>٨) هذه مسألة رقم (٢١١) في النسخة (س). وسأكتفي بهذه الإشارة. ولن أشير إلى التسلسل باعتبار ما قدمته من إشارات يكفي ليوضع الفرق بين المخطوطتين. حتى لا أثقل على القارىء.

هذا؟ فقال له: قل. فقال: هذا شيئل بالله فأخذ يفتش على قدره عند الله. فعلى مرتبته عند الله يفتش.

ثم ردّ وجهه للمعطي فقال له: على قدر ما تهب لوجهه يكون وجهك عنده فكبّر أو صغّر وعظّم أو حقّر.

والله أعلم.

## مسألة (٢٣٥)

إذا شرع الإنسان في العمل فهو بين القبول والرد. فإمّا، وإمّا. وإذا رمى العبد نفسه بين يدي ربه وطرحها عند بابه فقيراً حقيراً ذليلاً فهو مرحوم بلا شك.

واعلم أن الفقر من الله تعالى ذل لازم، والفقر إلى الله تعالى عزّ دائم. فالفقير من الله تعالى خائف من كل شيء. والفقير إلى الله تعالى ما عنده خبر من شيء.

والله أعلم.

#### مسألة (٢٣٦)

عندنا جميع المخالفات كبائر. فإن الذي يعصى بها واحد<sup>(١)</sup>.

واعلم أن الحق تعالى خلق الخلق لينظروا إلى قبائح الدنيا ومحاسن الخلق فيؤدهم إلى الزهد في الدنيا، وحسن الظن بالناس. فعكس الناس القضية نظروا إلى محاسن الدنيا ورغبوا فيها، وإلى قبائح الناس فاغتابوهم، ومقتوهم. ومن حصل له هذا النزل<sup>(٢)</sup> من جانب الحق يجد له حلاوة ما رآها قط. وتورث عنده شكراً<sup>(٣)</sup>. وأشهدُ لقد بقيت في لذتها أيّاماً كثيرة.

والله أعلم.

## مسالة (۲۳۷)

نهر طالوت نهر بلوى. فهو نهر الدنيا من أخذ القوت منها لم يتعد تلك<sup>(٤)</sup> الغرفة إذا اغترفها كسباً بيده. فإن تجرد عن الكسب فهو قوله: ﴿فَمَن لَم يَطْعَمُهُ فَإِنْهُ مَنِي﴾ (٥). فقوت المتجرد ليس من الدنيا، لأنه ما أخذ من الدنيا شيئاً. فما أحسن هذا التنبيه الإلهى.

<sup>(</sup>١) في (س): (والله أعلم).

<sup>(</sup>٢) في (س): (التنزيل).

<sup>(</sup>٣) في (س): (شكراً). والشُّكر أفضل بطبيعة الحال.

<sup>(</sup>٤) في (م): (فتلك). وفي (س): (لتلك).

<sup>(</sup>٥) القرآن الكريم، سورة البقرة، الآية ٢٤٩، مدنية.

ومن شرب منه، وأمعن فيه زائداً على الضرورة في الكسب فليس مني. وليس على المتجرد تقيد (١) في الاتساع فيشرب من فضل الله، ويروى من جود الله المطلق الذي لم تدنسه أيدي المحدثات لكسب. فمن فهم هذه الإشارات علم ما بين الرزقين، وأدرك الفضل بين النوعين.

والله أعلم.

### مسألة (۲۳۸)

في معنى قوله، صلى الله عليه وسلم: (السلام أمان فمن سلّم عليك فقد أمنك مما تحذر منه) (٢). السلام علينا مشروع في التشهد في الصلاة. فأمننا به من أنفسنا. ولما (٢) خاف الإنسان من نفسه إن تورده الموارد المهلكة، آمنه الله من ذلك في التشهد في الصلاة فشرع أن نقول: (السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين) (٤).

وشرع لنا، أيضاً، أن نسلم في الصلاة على النبي، (صلى الله عليه وسلم). لأجل ردّه صلى الله عليه وسلم(٥)، علينا. ولأنه الظاهر بأسماء الله تعالى. فآمنك بذلك من اسمه المنتقم ونظائره من الأسماء الإلهية الجلالية(٦).

والله أعلم.

## مسألة (۲۳۹)<sup>(۲)</sup>

ذلّة العبد رجوع إلى أصله، وتكبّره خروج عن أصله. ومن خرج عن أصله تعب. واللّه أعلم.

#### مسألة (۲٤٠)

ما ظهر الحق إلاّ بك فأنت أخفيته، وإن زلت فلمن يظهر فلا بدّ منك. فافهم. واللّه أعلم.

<sup>(</sup>١) في (س): (تقييد).

<sup>(</sup>٢) حديث: والسلام أمان فمن سلّم عليك فقد أمّنك مما تحذر منه. لم أعثر على هذا الحديث في المراجع الموجودة بين بدى.

<sup>(</sup>٣) سقطت من: (م).

<sup>(</sup>٤) جزء من التشهد الوارد في (التحيات).

<sup>(</sup>٥) سقطت من (س) جملة الثناء على النبي.

<sup>(</sup>٦) سقطت من (س).

<sup>(</sup>٧) المسألتان رقم (٢٢٩، ٢٤٠) سقطتا من (س) كاملتين.

# مسالة (۲٤۱)(۱)

ليس السخيُّ بماله، وإنما السخي من سخى بنفسه على العلم. والله أعلم.

### مسألة (٢٤٢)

إن عامل الحق تعالى عباده بالسخاء فقد نجوا، وحصلت لهم السعادة. وإن عاملهم بالكرم فقد حصلوا على خير عظيم. وإن عاملهم بالجود ضاعف السعيد، وأسعد الشقي. وصير جهنم دار نعيم على أهلها. وإن عاملهم بالوهب فبخ على بخ فهو الحكيم العليم.

# مسألة (٢٤٣)

لا يتكرّر الحساب من الكريم فمن حاسب نفسه في الدنيا لم يُحاسَب في الآخرة. ومن كَرَمِهِ عزّ وجل: أن جعلك تحاسب نفسك في الدنيا ما كلف أحداً بحسابك. فجعل لك ما أخّره في حق غيرك من قوله: ﴿كفى بنفسك اليوم عليك حسيباً﴾(٢).

والسعيد من إذا صلى العشاء الآخرة جعل صحيفة أعماله في ذلك اليوم بين يديه، ونظر فيها. فإذا رأى ما يطلب الشكر شكر، وما يطلب الاستغفار استغفر، وما يطلب التوبة تاب. ثم يطوي صحيفته وينام على شكر، واستغفار، وتوبة. يفعل هذا كل ليلة. فإنه لا يدري متى يفجأه الموت. دليله ما قال صلى الله عليه وسلم: (حاسبوا أنفسكم قبل أن تحاسبوا)<sup>(٣)</sup>.

والله أعلم.

### مسألة (٢٤٤)

في معنى قوله تعالى: ﴿ أُمَّنْ يُجِيبُ المضطر إذا دعاه ﴾ (٤). ما خصّ ديناً من دين. وإنما كانت الإجابة لحال اضطرار. فلا تغتر بعد هذا الذي نتهتك عليه.

<sup>(</sup>١) سقطت المسألة (٢٤١) من (س).

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة الإسراء، الآية ١٤، مكية.

<sup>(</sup>٣) حديث: سقط بكامله من (س). دحاصبوا أنفسكم قبل أن تحاصبواه. انظر التحفة السنية (مخطوط) السيد عبدالله الجزائري ص ١٤٥ ونظم دور السمطين للزرندي الحنفي ص ١٢٤ وتفسير الثعالبي ج٥ ص٤٧٦ ط. دار إحياء التراث العربي ـ بيروت.

<sup>(</sup>٤) القرآن الكريم، سورة النمل، الآية ٦٢، مكية. وقد سقطت من النسخة (س).

### مسالة (٢٤٥)

الراحة كل الراحة إذا بعثت أحداً في حاجة فلا تنتظر دخوله إليك بها ولو غاب<sup>(۱)</sup> سنة. وإذا جاءك فلا تقل له ما الذي أبطأ بك. فإن جاء إليك<sup>(۲)</sup> بحاجتك فما أبطأ بها إلا وقتها، لا من بعثته. وإن لم يجيء بها إليك<sup>(۲)</sup> فاعلم أن وقتها ما حان. تكن مستريحاً من<sup>(1)</sup> تعب الانتظار.

والله أعلم.

### مسالة (۲٤٦)

الحرفة حجابٌ على أعين الناظرين، وعلى عين المحترف. ولا يرتفع ذلك الحجاب حتى لا تتناول من كدّك شيئاً.

والله أعلم.

### مسالة (۲٤٧)

نور الشمس على صفة واحدة فيضرب في الزجاج المتلوّن فينعكس فتظهر فيه الألوان، على ما عليه الزجاج في مرآة العين. والنور في عينيه ما تغير، فافهم المثل، فإنه قد جَلَّ. وكذلك التحول في العلامة يوم القيامة فالزجاج القلوب. والألوان الاعتقادات. والحق تعالى لا يتغير. ولكن هكذا نراه.

والله أعلم.

### مسالة (۲٤۸)

ينزل الله تعالى مطراً من السماء مثل مني الرجال. عندما يريد الحق تعالى بروز الناس من قبورهم. فينشئهم الله تعالى من ذلك الماء فينبتون نباتاً. فإذا ظهرت الأجساد من القبور تولتها الأرواح بالتدبير على قدر ما يعطيه مزاج تلك النشأة، بعد أن كانت عزلت عنها، وما عزلت. بل الدار تهومت، والملك باقي بيد صاحبه. فلما بنيت له رجع إليها لسكنها كما كان أول مرة فقوى أساسها، وأحسن بناءها، وحفظها من الخراب. فهي دار باقية غير فانية. ونشأة الدنيا إلا في الاسم.

<sup>(</sup>١) في (م): (وغاب سنة).

<sup>(</sup>٢) سقطت من (س).

<sup>(</sup>٣) سقطت من (س).

فی (س): (ما جاء فتکون مستریحاً).

## مسالة (۲٤٩)

من نادى ربه، وأخفى نداءه، ودعاءه فيما ذكره ويضيفه إلى ربه أنه فعله به احتراماً لجنابه، لارغبة في الإخلاص. فإنه مخلص في دعائه، ومرحوم بالرحمة الربانية. وهذا من باب الغيرة على الجناب الإلهى.

والله أعلم.

### مسالة (۲۵۰)

اطلب من الله تعالى من يقوم مقامك بعد موتك حتى لا ينقطع عملك بموتك. فإن ابن آدم إذا مات انقطع عمله إلا من ثلاث (١). صدقة جارية عليه، أو علم يبثه في الناس، أو ولد صالح يدعو (7) له بالخير.

والله أعلم.

## مسألة (۲۵۱)

النفس مجبولة على طلب المنافع، ودفع المضار. فاسأل ربك المنفعة العامة، وليس إلاّ أن يزول عنك الألم، وترزق الالتذاذ بكل ما يجري عليك.

والله أعلم.

### مسالة (۲۵۲)

غذاء الحيوان أنفاسه، وغذاء الجواهر والأجسام أعراضها. ولما لم يكن للعرض غذاء فني في الزمن الفرد الذي يلي زمان وجوده. فقال أهل الكلام: «العرض لا يبقى زمانين، غير قائم بنفسه». وهو إلهام عجيب من الله تعالى وفقهم له حين ألهمهم الذي عليه الأمر<sup>(٣)</sup>.

والله أعلم.

### مسالة (۲۵۲)

الجود المطلق العطاء ابتداءً من غير طلب عوض وهو المحسان(1).

<sup>(</sup>١) في (س): (ثلاثة).

<sup>(</sup>٢) في (س): (بدعوا).

<sup>(</sup>٣) في (م): (الذي الأمر عليه).

<sup>(</sup>٤) أي رجل محسن، ومحسان. أي كثير الإحسان ومحسان، على قول سيبويه. انظر: لسان العرب، مادة (حسن)، طبعة دار المعارف، بمصر.

### مسألة (٢٥٤)

اعلم أن اللطيف المركب مع الجسد الكثيف يُسمى الروح. وهو جسم لطيف سارٍ في جميع أجزاء البدن. وذراته محمول على بخار الدم. واللطيف المذكور يسمونه الأطباء روحاً حيوانياً. والأغذية تمده والبخار الغريزي يحفظ نظامه. والرطوبة الأصلية متممة لقوامه ويموت بموت البدن. ويدر بدثوره. وينمو، ويزيد، ويضمحل ويبيد. وهو الحيوان والإنسان.

واعلم أن هذا اللطيف الحي موجود في النبات والحيوان، والإنسان. وفي كل حي متحرك ذي نفس سائلة وغير سائلة. وأنها غير الروح الإنساني، وغير النفس الناطقة، وغير روح الحيوان ذات الحس والحركة. وأن النبات يحيا<sup>(۱)</sup>، ويتغذى<sup>(۲)</sup>، وينمو. وتسمى هذه الروح النامية لا الحساسية، ولا غيرها.

والله أعلم.

## مسألة (٢٥٥)

اعلم أن هذا الجنس الروحي يتنوع إلى تسعة أنواع:

الأول: روح كلية حاملة نظام العالم بأسره كلياته، وجزئياته. وتسمى هذه الروح الطبيعة الفاعلة المنفعلة، القائمة بكل شيء قياماً على ما ذلك الشيء به.

الثاني: روح المعدن، وتسمى الخاصة. وهي للمعدن، والنبات، والحيوان، والإنسان.

الثالث: روح كلية مخصصة لكل نوع، وكل شخص من أشخاصه بخواص يتميز عن غيره بها.

الرابع: روح النبات، وهي النفس النامية بها نموه، ونمو الحيوان، ونمو الإنسان.

الخامس: روح الحيوان، وتسمى الروح الحيوانية. ولها الحس والحركة وهي في الإنسان، ولا وفي الحيوان. إذ بها يتحرك الحيوان ويحس المحسوسات الخمس. وليس ذلك للنبات، ولا للمعدن.

السادس: روح الإنسان، وهي النفس الحيواني الكاملة الإحساس والحركات، والتي لها الأوصاف الحيوانية: كالمحبة، والبغض، والرضى، والغضب، والجور، والطمأنينة، والإقبال، والإدبار، والطلب، والهرب، والشهوة، والكراهية. وسائر صفات الإنسان الحيوانية. محمودها، ومذمومها المتفرقة في أنواع الحيوان بالطبع والخاصية. والمجموع في الإنسان

<sup>(</sup>١) في الأصل: (يحيى).

<sup>(</sup>٢) في الأصل: (يتغذا).

بالقصد، وبالخاصية، وبالطبع. وهذه الروح إذا انحل تركيب الإنسان ذهبت عنه، وبقي فيه الروح الكلية الحاملة للنظام، والمسماة الطبيعة الفاعلة، والمنفعلة فقط.

السابع: روح مختصة بالإنسان تسمى النفس الإنسانية المشتركة بين الحيوانية من الإنسان، وبين الناطقة منه. وهي المتصفة بالفضائل والرذائل. وليست بموجودة في الحيوان، ولا النبات ولا المعدن. وسميت مشتركة لكونها متصفة بما ذكر. متوسطة بصفاتها بين الروح الحيواني في صفاته، وبين النفس الناطقة في صفاتها.

الثامن: روح الإنسان الخاصة به وتسمى النفس الناطقة وهي في الإنسان دون المولدات الثلاث. وهي جوهر حي، درّاك، شاعر ببعض المغيب. عالم البعض ما في المستقبل بالاستقراء الشيق إلى معرفة المبدع له. فاعل بقواه ما لا تفعله أرواح المولدات وقواها.

ولهذه النفس الناطقة سبع خواص باطنة من قوى ظاهرة بالدماغ، ولها خمس خواص ظاهرة قلبية مشتركة الدروك بين قواها وقوى النفس الحيوانية.

فأمّا أسماء الخواص الباطنة الدماغية التي مظاهرهن بطون الدماغ:

قوة تسمى الحس المشترك: مظهرها أول بطن من بطون الدماغ بمقدم الرأس. وقوة التخيل بمؤخر هذا البطن ومظهرها به، أيضاً. وبهاتين القوتين يشعر الإنسان بسائر المعلومات المرتسمات فيها، وسائر الأشياء المتخيلات حقاً كان أو باطلاً، صدقاً أو كذباً، ممكنة الكون أو مستحيلة هذا دأب هاتين القوتين.

ثم البطن الوسط من بطون الدماغ الثلاثة. مظهر للقوة المفكرة العاقلة الداركة المثبتة للحق حقاً وللباطل باطلاً، وللصدق صدقاً، وللكذب كذباً. والقاضية في الخيال بما يجب، وما يجوز، وما يستحيل. ومظهرها وسط الوسط. وهي محسوسة في هذا البطن بالظهور بين قوتين مظهرهما به، وكذلك أحدهما.

أحدهما: تسمى القوة المتوهمة: التي بها المتوهمة والوهم في الأشياء، والتردد، والتشكيك. وهذه في طرف البطن الذي يلي المتخيلة.

والثانية: تسمى القوة الفاهمة في الطرف من البطن مما يلي مؤخر الدماغ، وبهذه نفهم الأشياء على اختلاف أحوالها. ونفهم المعاني، والمعقولات. ثم البطن الأخروية مظهر قوة الذكر.

وتسمى الذاكرة:

وهي مما يلي الفاهمة بها التذكر لكل منسي وكل شيء كان علمه قد تقدم.

وآخر هذا البطن مظهر للقوة الحافظة: بها يحفظ الإنسان المعلوم والمعلومات وسائر المتحصلات لباقى القوى المذكورة.

فكما أن الحس المشترك قناص يحتوي (١) باقتناصه على سائر المعقولات والمحسوسات. وكأنما المتخيلة ناقد معتبر لكل ما في شبكة الحس المشترك من صيد. هاتان القوتان بمنزلة الشياطين والفسّاق الماردين.

وكأنما القوة المفكرة ملك كريم، وبشر عليم حليم ورجل جامع للخير والفضل. وقوة الوهم حاجب بين يديه يعرض القصص عليه. وقوة الفهم كاتب حاسب لبيب ضابط يكتب أحسن ما يسمع. ثم يلقيه إلى القوة الذاكرة، فتحصله في ذكراها ثم تلقيه إلى القوة الحافظة التي هي بمنزلة اللوح والأمين الخازن. وكأنما هاتان القوتان ملائكة كرام ولا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون (٢٠). فافهم.

وأمّا الحواس الظاهرة:

فالقوة الباصرة: ومظهرها العين، ومداها المنظور لها أنوار الكواكب، ونصف دائرة الفلك توهماً، وما بين ذلك وبين الباصرة.

ثم القوة السامعة: ومظهرها صماخ الأذن. ومدى سمعها دائرة محيطة من سائر الجهات بحسب قوتها وضعفها.

ثم القوة الشامة: ومظهرها الأنف ومنخراه، ومدى مشامها من جهة قصد الهواء إليها. وبحسب قوة المشموم، وضعفه.

ثم القوة الذائقة: ومظهرها رأس اللسان دون الفم كله.

ثم القوة اللامسة: ومظهرها سطح البدن والجسد كله باختلاف في أجزائه. كلمس الشيء بالرجل ناعماً معتدل الحرارة وبالكف خشناً حاراً. وبالخد الخشونة والحرارة.

وهذه الحواس مشتركة بين الإنسان والحيوان في الإحساس بها. وهي في الإنسان أزيد إلاّ حاسة الشم. فإنها في الحيوان الساعي أقوى.

وكذا حاسة البصر فإنها في الطير أقوى لشدة الحاجة من الحيوان إلى البصر والشم.

النوع التاسع:

روح الأرواح، وتسمى هذه الروح العقل الإنساني والهيولاني، والجوهر المفارق، والملاك

<sup>(</sup>١) في الأصل: (يحتوش).

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة النحريم، الآية ٦، مدنية.

الكروبي ذو التدبير في المملكة الإنسانية، والقابل للفيض الإلهي، والوحي الإلهامي والتكليم الرباني، والخطاب العلمي المسموع بواسطة حجاب ما من الحجب المعنوية الروحية. أو مكافحة رسول من الملائكة الأقدسين الروحية النورانية. أو وحي ينفث في الروح أو قول عام باللسان المطلق.

ولهذا الجوهر المفارق مادة الثبوت بحسب مرتبته الجوهرية وهو المخلوق بأحسن تقوم، وفيه أقول:

وَهُوَ الْحَقِيقَةُ (١) حَاكِماً ومُحَكُما مُتَصَرِّفٌ بِالْعَدْلِ والإلْصَافِ وَلاَبْصَافِ وَلاَبْصِافِ وَلاَجْسلِبِ كَسانَ الجَمسِيعُ لأَنْسهُ هُو صَاحِبُ الأَسْمَاءِ والأَوْصَافِ فَاغْرِفْهُ مَخْسلوقاً تَعالى رَبُّهُ عَنْه وَهَدْا فِي الْعِبَادَة كَافِ فَاغْرِفْهُ مَخْسلوقاً تَعالى رَبُّهُ عَنْه وَهَدْا فِي الْعِبَادَة كَافِ

وهذا لا يموت بموت بدن يبقى حياً مجرداً. مرتسمة فيه (٢٠)، وله، وبه مكتسباته، ومستفاداته، ومعلوماته أبداً. مبتهجاً بذاته المستعدة لقبول الفيض العلي، والمادة الثبوتية وإن علمه، وعالمه، ومعلومه واحد. وأنه في حفظ النفس الناطقة بالإمداد لها والتجلي كحفظها لنظام النفس الحيواني. وكحفظ البدن بالنفس الحيواني على ما اقتضته الحكمة الإلهية.

والله أعلم(٣).

## مسالة (٢٥٦)

للإمام حجة الإسلام الغزالي، قدّس الله سرّه.

قال رضي الله تعالى عنه: اعلم أن الحق تعالى إنما خفي مع ظهوره لشدة ظهوره. فظهوره سبب بطونه، ونوره حجاب نوره. ولعلك تتعجب من هذا الكلام، وتستبعده ولا تفهمه إلا بمثال.

فأقول: لو وجدت كلمة مكتوبة لحصل لك يقين قاطع بوجود كاتب لها قادر سميع بصير. ولم يدل عليه إلا صورة كلمة واحدة وكما شهدت هذه الكلمة شهادة قاطعة بصفات الكاتب، فما من ذرة في السموات والأرض من فلك وكوكب وشمس وقمر

١) في (س): (الخليفة) وربما كانت أفضل.

<sup>(</sup>٢) في (س): (وهذا لا يموت بموت البدن بل يبقى فيه) والباقي سقط.

<sup>(</sup>٣) هنا نصل إلى نهاية النسخة (س) التي هي نسخة المسائل. وهي المسألة رقم (٢٢٣) حسبما ورد بها. ويختم الناسخ بقوله: ووإليه المرجع والمآب، ولا حول ولا قوة إلا بالله العليّ العظيم والحمد لله رب العالمين، فرغ من كتابة هذه المسائل الشريفة الأكبرية العبد الفقير: كمال الدين محمد بن محمد بن محمد العامري الحسيني الصدّيقي، الشهير كأسلافه: بابن الفرّى. غفر الله له. صبيحة يوم الجمعة ٢٦ من شهر شوال المبارك من شهور سنة (١٩٩٩) أحسن الله ختامها.

وحيوان ونبات وصفة وموصوف إلا وهي شاهدة على نفسها بالحاجة إلى مدبر دبرها، وخالق خلقها وخصصها بخصوص صفاتها. بل لا ينظر الإنسان إلى عضو من أعضائه، وجزء من أجزائه ظاهراً وباطناً. بل إلى صفة من صفاته وحالة من حالاته التي تجري عليه قهراً بغير اختياره إلا ويراها ناطقة بالشهادة بخالقها، وقاهرها، ومدبرها.

وكذلك كل ما يدركه بجميع حواسه في ذاته، وخارجاً من ذاته. ولكن لما كثرت الشهادات، وأشفقت خفيت وغمضت بشدة الظهور.

ومثال هذا أن ظهر الأشياء ما يدرك بالحواس، وأظهرها ما يدرك بحاسة البصر وأظهر ما يدرك بحاسة البصر وأظهر ما يدرك بحاسة البصر نور الشمس المشرق مع الأجسام، الذي به يظهر كل شيء، فما يظهر به كل شيء. كيف لا يكون ظاهراً. ثم لو كانت الشمس دائمة لا تغيب لا يقع لها ظل لكنت لا تعرف وجود النور. وكنت تنظر إلى الأنوار فلا ترى إلا الحمرة والسواد والبياض.

فأمّا النور فلا يدركه إلا بأن تغيب الشمس، أو يقع لها حجاب بما له ظل. فيدرك باختلاف الأحوال بين الظلمة والضياء أن النور شيء آخر يعرض للأكوان فتصير مبصرة به.

ولو تصور لله غيبة أو لأنوار قدرته حجاب عن بعض الأشياء لأدركت التفرقة بين الحالتين. وعرف وجوده قطعاً. ولكن لما كانت الأشياء كلها متفقة في الشهادة، والأحوال كلها مضطردة على نسق واحد كان ذلك سبباً لخفائه فسبحان من احتجب بنوره، وخفي عليهم بشدة ظهوره فهو الظاهر الذي لا أظهر منه، وهو الباطن الذي لا أبطن منه.

والله أعلم.

# مسألة (۲۵۷)

قال الإمام أبو القاسم الجنيد(١)، رحمه الله تعالى: «التوحيد: إفراد القدم عن الحدوث،

وقال غيره: «التوحيد أن يكون الحق تعالى عندك على ما لم يزل، وأن يكون الخلق على ما لم يكن».

وقال غيره: «إثبات ذاته غير معطلة من الصفات، ولا شبيهة بالذوات».

وقالت الأشعرية (٢): «إن الصفات أعيان زائدة على الذات لا يقال إنها الذات ولا غير الذات، احترازاً من قول المعتزلة (٢) فإنهم يقولون إنها نفس الذات، واحترازاً من قول

<sup>(</sup>١) سبقت الإشارة إليه.

<sup>(</sup>٢) سبقت الإشارة إليها.

٣) سبقت الإشارة إليها.

الكرامية (١)، فإنهم يقولون إنها غير الذات، وإنها حوادث». تعالى الله عما يقولون علواً كبيراً.

وقال أهل التحقيق من الصوفيين: «إنها نسب ثابتة الأحكام، معدومة الأعيان». والذي يليق بنا أن نعتقده، ونعلمه أن صفات الحق تعالى ثابتة الأحكام بلا خلاف عند العقلاء. وأما أعيانها فلا نتعرض لها بنفي ولا إثبات. وهذا طريق السلامة

والله أعلم.

### مسألة (۲۵۸)

سُئل الإمام علي، كرَّم اللَّه تعالى وجهه. وأعاد علينا من بركاته: «هل عرّفت اللَّه بمحمد؟ أم عرّفت محمداً بالله تعالى؟».

- لو عرّفت الله بمحمد لما عبدته، ولكان محمد أوثق من الله تعالى في نفسي. ولو عرّفت محمداً بالله لما احتجت إلى رسول الله. ولكن الله عزّ وجلّ عرّفني نفسه كما شاء، وبلا كيف. وبعث محمداً، (صلى الله عليه وسلم) بتبليغ أحكام القرآن، وبيان معضلات الإسلام والأيام، وإثبات الحجة، وتقويم الناس على منهج الخلاص. فصدقته لما جاء به من عنده. انتهى ذلك.

# مسألة (۲۵۹)

في معنى قوله صلى الله عليه وسلم: (رأيت ربي في أحسن صورة)<sup>(٢)</sup>.

فاعلم أنه ليس المراد به صورة الذات. إذ الذات المقدسة لا صورة لها من حيث التخيل بالمثال. كما تخيل جبريل (عليه السلام) في صورة «دحية الكلبي». وليس بمعنى أن ذات جبريل انقلبت ذات دحية. بل معناه أنه ظهر بتلك الصورة لرسول الله، (صلى الله عليه وسلم) مثالاً مؤدياً عن جبريل ما أوحي إليه. وإذا لم تكن تلك الاستحالة في حق الملك عن حقيقة فلأن يكون ذلك في حق الله تعالى ورسوله، (صلى الله عليه وسلم)، أولى.

<sup>(</sup>١) الكرامية: هي الفرقة التي تتبع أبي عبد الله: محمد بن كرام السجستاني الزاهد شيخ هذه الطائفة ومؤسسها. وكرام ينطقها أكثر العلماء (بفتح الكاف وتشديد الراء) والكرامية بخراسان ثلاثة أصناف: حقائقية، وطرائفية، وإسحاقية. وهذه الفرق الثلاث لا يكفر بعضها بعضاً وإن أكفرها سائر الفرق. وهم يدعون إلى تجسيم المعبود، ويقولون إنه جسم له حدّ ونهاية من تحته، والجهة التي منها يلاقي عرشه. يقول البغدادي: وهذا شبيه بقول الثنوية: وإن معبودهم الذي سموه نوراً يتناهى من الجهة التي تلاقي الظلام وإن لم يتناه من خمس جهات. وقد وصف ابن كرام معبوده بأنه جوهره. انظر: الفرق بين الفرق، للبغدادي، ص ٢٢٧ وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) حديث: ورأيت ربى في أحسن صورة، سبقت الإشارة إليه.

## مسالة (۲٦٠)

رب الأرباب هو الحق باعتبار الاسم الأعظم.

والتعين الأول: هو منشأ جميع الأسماء. غاية الغايات متوجه الرغبات كلها. وهو الحاوي لجميع المطالب. وإليه الإشارة بقوله: ﴿وأن إلى ربك المنتهى﴾(١). لأنه صلى الله عليه وسلم مظهر التعين الأول. فالربوبية المختصة به هي هذه الربوبية العظمى.

والله تعالى أعلم.

## مسالة (۲۲۱)

اعلم أنه قد ألحق الممكن بالواجب في الوجوب فله الإيجاد. فأوجب للممكن ما هو عليه الواجب لنفسه من الأسماء والنسب فله الإيجاد على الإطلاق ما عدا<sup>(٢)</sup> نفسه. وللخيال الإيجاد على الإطلاق ما عدا<sup>(٢)</sup> نفسه.

فالخيال موجود لله تعالى في حضرة الوجود. والحق تعالى موجود للخيال في حضرة الانفعال المثل.

فَلَيْسَ لَمْ مِسْوَى مَنْ لَيْسَ يُسْتَغُ لَكُنْ بِهَا فَاعِلاً والكُلُّ قَدْ جَمَعُوا

الكُلُّ يَذْخُلُ غَنْ الخَصْرِ أَجْمَعَهُ فَاعْبَجَبْ لِنُنْفَعِلِ في ذَاتِ فَاعِلِهُ عَلَى وُجُودِ الَّذِي قُلْنَاهُ مِنْ عَجَبِ(٣)

# مسالة (۲۲۲)

ني معنى قوله تعالى: ﴿ثم دنا فتدلّى فكان قاب قوسين أو أدنى ﴿ ( أ ).

قوله تعالى: ﴿ثُم دَنا﴾ أي من كرامة الله تعالى.﴿فتدلَّى﴾: أي من كرامة الله تعالى. يعني أن كرامة الله تعالى أحاطت به من جميع نواحيه.

وقوله: ﴿فكان قاب قوسين أو أدنى ﴾. لا تظن أنه بقي بينه وبين ربه تعالى من المسافة كقاب قوسين تعالى الله عن ذلك. بل معناه أنه تعالى علاه عن العوالم جميعها حتى لم يبق بينه وبين الخروج من حد العالم. يعني أن لا يكون مخلوقاً إلا كقاب قوسين.

 <sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة النجم، الآية ٤٢، مكية.

<sup>(</sup>٢) في (م): (ما عدى).

<sup>(</sup>٣) سقط الشطر الثاني من الناسخ ولم أهتد إليه بعد بحث.

<sup>(</sup>٤) القرآن الكريم، سورة النجم، الآيتان (٨، ٩)، مكية.

فقيل له: «قف فقد وقف بك الزمان لأنك جسم، ومن لوازم الجسم المكان. وأمّا من لا يحتاج إلى المكان لذاته فهو الله تعالى وحده».

والله تعالى أعلم.

## مسألة (٢٦٢)

اعلم أن النعم تنقسم إلى مطلقة من كل وجه، وإلى مقيدة من وجه دون وجه.

أمّا النعم المطلقة فكالإيمان، وحسن الخلق. وما يعين عليهما مما يفضي إلى السعادة في الآخرة بالقرب من جوار الله تعالى.

وأمّا النعم المقيدة فكالمال، وصحة البدن وغيرهما بما فيه صلاح الدين من وجه، وفساده من وجه. وكذلك المصائب تنقسم إلى مطلقة من وجه، وإلى مقيدة من وجه دون وجه.

أمّا المصائب المطلقة: فكالكفر، والمعصية، وسوء الخلق المفضية إلى الشقاوة في الآخرة بالعبد عن جوار الله تعالى: إمّا مدّة، وإمّا أبداً.

وأتما المصائب المقيدة من وجه دون وجه. فالكفقر والمرض، وسائر أنواع المصائب.

فأمّا النعم المطلقة فإنه يجري فيها حكم الصبر والشكر معاً. أو الصبر على الطاعة هو عين شكر الطاعة.

وأتا المصائب المطلقة فالصبر عنها أيضاً هو عين شكر النعمة التي امتنع من استعمالها في المعصية. فقد ظهر جريان حكم الصبر والشكر في فعل النعم المطلقة، وفي الصبر عن المصائب المطلقة.

أما الصبر على المصائب المطلقة فلا معنى له بل حق تركها. بل كل مؤلم يمكن إزالته ومات بسببه مات عاصياً. وإنما يؤمر بالصبر على ما لم يكن إزالته، وقد صبح أن الله تعالى لم يخلق شيئاً إلا وفيه حكمة ونعمة. إما على جميع الخلق، وإمّا على بعضهم. فإذاً في كل معصية نعمة. إما على المبتلي وإما على غيره. فإذاً كل حالة لا توصف أنها بلاء مطلق، ولا نعمة مطلقة يجتمع فيها الصبر والشكر معاً.

فإن قيل هما المتضادان فكيف يجتمعان إذ لا صبر إلا على مُغِمّ، ولا شكر إلا على فرح.

فاعلم أن الشيء قد يغتم به من وجه، ويفرح به من وجه آخر فيكون الصبر من حيث الاغتمام، ويكون الشكر من حيث الفرح. ومن آمن بأن أجر المصيبة خير من المصيبة؛ تصور منه الشكر على المصيبة.

واعلم أن النعمة أفضل من البلاء. ولذلك قال رسول الله، صلى الله عليه وسلم: (سلوا الله العافية. فما أعطى عبد أفضل من العافية إلا اليقين)(١).

أشار به إلى عافية القلب من مرض الجهل والشك. وقد كان يستعيذ بالله من شر الدنيا والآخرة. ولأن البلاء إنما صار نعمة بالإضافة إلى ما هو أكبر منه. إمّا في الدنيا، وإمّا في الآخرة، وبالإضافة إلى ما يرجى بالصبر عليه من الثواب.

وأمّا بيان أن الصبر أفضل أو الشكر: فقد وقع فيه خلاف بعيد التحصيل، والذي يوضح حقيقة هذه المسألة هو أن تعلم أن الصبر والشكر اسمان لمسمى واحد باعتبارين مختلفين، فثبات باعث الدين في مقابلة باعث الهوى يسمى صبراً بالإضافة إلى باعث الهوى. ويسمى شكراً بالإضافة إلى باعث الدين.

وباعث الدين إنما خلق لهذه الحكمة فهما عبارتان عن معنى واحد فكيف يفضل الشيء على نفسه.

واعلم أن مجاري الصبر ثلاثة: الطاعة، والمعصية، والمصيبة.

فقد ظهر حكم الصبر، والشكر في الطاعة والمعصية. وأمّا المصيبة عبارة عن فقد نعمة. وهي إمّا نعمة ضرورية كالعين مثلاً. وإمّا نعمة احتياجية كالزائد على قدر الضرورة من المال.

أما العينان فصبر فاقدهما إنما هو بأن لا يظهر الشكوى وأن يظهر الرضى بقضاء الله تعالى وشكره. وأحدهما إنما بأن يستعملهما في طاعة الله تعالى، وأن لا يستعين بهما على معصية. وكل منها لا يخلو من الصبر والشكر. وأما الزيادة على قدر الضرورة من المال، ففقد الزيادة على قدر الضرورة مما هو محتاج إليه مُغِم مؤلم. ففي العبد عليه مجاهدة، وهو جهاد الفقر، ووجود الزيادة نعمة. وشكرها أن تصرف في الطاعة، وأن لا تستعمل في المعصية. فإن أضيف صبر الفاقد إلى شكر الواجد الذي صرف الزيادة في الخيرات فهذا الشكر أفضل من هذا الصبر لأن فيه فرح بأنعم الله. وفيه صبر على احتمال ألم صرفه للفقراء وترك صرفه إلى التنعم المباح.

وأمّا إذا كان شكره لا يستعين به على معصية بل يصرفه إلى التنعم المباح، فالصبر هناك أفضل من الشكر. فالفقير الصابر أفضل من الغني الصارف ماله إلى الحيرات. فربّ غنى شاكر، أفضل من فقير صابر، وهو الذي لا يمسك الصارف ماله إلى الحيرات. فربّ غنى شاكر، أفضل من فقير صابر، وهو الذي لا يمسك

 <sup>(</sup>۱) حدیث: وسلوا الله العافیة فما أعطى عبد أفضل من العافیة إلا الیقین، انظر مسند أحمد ج۱ ص۸ ط دار صادر ـ
یروت. وسنن الترمذي ج٥ ص ٢٣٥ ح ٣٦٦٤ ط دار الفكر ـ بیروت. السنن الكبرى، النسائي ج٦ ص ٢٢١
 ح(١٠٧٠) ط. دار الكتب العلمية ـ بیروت.

لنفسه مالاً إلا قدر الحاجة، ويصرف الباقي في الخيرات. أو يمسكه على أنه خازن للمحتاجين. فمتى وجد محتاجاً صرف إليه قدر حاجته ابتغاء مرضاة الله في نفع عباده. فهذا هو الغنى الشاكر، الذي هو أفضل من الفقير الصابر.

والله أعلم.

# مسألة (٢٦٤)

اعلم أن الحق تعالى قد جعل بين الأشياء مناسبات ليربط العالم بعضه إلى بعض. ولولا ذلك لم يلتئم، ولم يظهر له وجود أصلاً. وأصل ذلك: المناسبة التي بيننا وبين الحق تعالى، التي لولاها ما وُجدنا، ولا قبلنا التخلق بالأسماء والحضرات الإلهية. فما من حضرة له تعالى، إلا ولنا فيها قدم ولنا إليها طريق، وأعظم الحضرات الإلهية في هذا الباب أنه لا يشبهه شيء. وما ثم إلا نحن، ومن لم يشبهك ولم تشبهه. فكما انتفت المثلية عن الحق تعالى انتفت المثل لله تعالى ألا أن يكون إليه آخر. ولا إله إلا الله تعالى فلا مثل لله تعالى، ولا مثل للعالم، إلا أن يكون عالم آخر، ولا عالم إلا هذا العالم، فلا مثل للعالم.

فصحت المناسبة لنا من وجهين من نفي المثلية ومن قبولنا الأسماء والحضرات الإلهية.

فرليس كمثله شيء الله تعالى، ولنا من أجل الكاف مؤذن بالاشتراك في التناسب.

والله أعلم.

# مسألة (٢٦٥)

اعلم أن كل صورة في العالم عَرَض في الجوهر. وهي التي يقع عليها الخلع، والسلخ، والجوهر واحد. والقسمة في الصورة لا في الجوهر.

والله تعالى أعلم.

## مسألة (٢٦٦)

اعلم أن الروح من حيث جوهره، وتجرده، وكونه من عالم الأرواح المجردة مغاير لبدنه، قائم بذاته، غير محتاج إليه في قوامه وبقائه. وإنما يتعلق به تعلق تدبير له. ومن حيث إنه صورته، ومظهر كمالاته وقواه في عالم الشهادة، محتاج إليه غير منفك عنه بل سارٍ فيه، لا

 <sup>(</sup>١) سبقت الإشارة إلى الآية الكريمة.

سريان حلول واتحاد بل سريان الوجود المطلق في جميع الموجودات. فليس بينه وبين بدنه مغايرة من كل الوجوه بهذا الاعتبار.

واعلم أن المرتبة الروحية ظلّ المرتبة الأحدية، والمرتبة القلبية ظلّ المرتبة الواحدية الإلهية. واللّه أعلم.

## مسألة (٢٦٧)

اعلم أن الأثر لا يكون إلا للمعدوم، لا للموجود. وإن كان للموجود فبحكم المعدوم. وهو علم غريب ومسألة نادرة. ولا يعلمها ذوقاً إلا أصحاب الأوهام، وهم الذين يتوهمون أموراً لا وجود لها وتنفعل نفوسهم منها، وتتأثر انفعالاً عظيماً، وتأثراً قوياً. وأمّا من لا يؤثر فيه الوهم فلا نصيب له من هذه المسألة، بحسب الذوق.

وأمّا بيان أن الأثر لا يكون إلاّ للمعدوم لا للموجود فاعلم أن الحق من حيث ذاته، غني عن العالمين، ومن حيث أسمائه فإنها تطلب وجود العالم. فوجود العالم مستند إمّا إلى الحق تعالى من حيث ذاته. وإمّا إلى صفاته. فالمؤثر إن كان الذات فتأثيرها بحسب النسب التي لا أعيان لها في الخارج أيضاً. فصحّ أن المؤثر في الموجود وجوده. وهو الذي لا عين له في الخارج.

وأمّا معنى قولنا: وإن كان للموجود حكم وأثر، فهو أيضاً بحكم المعدوم وهو المرتبة التي بها يحكم الموجود على الشيء. ألا ترى أن السلطان ما دام متحققاً بالسلطنة تجري أحكامه، وتنفذ أوامره في رعاياه، ولو كان صبياً. وعند انعزاله من السلطنة لا ينفذ له حكم أصلاً مع أنه موجود وكذا جميع أصحاب المناصب. فظهر أن الحكم للمراتب وهي نسب عدمية.

والله تعالى أعلم.

## مسألة (۲۲۸)

اعلم أن العلو عُلوّان: علو المكانة. وعلو المكان.

فعلو المكانة للعلم. وعلو المكان للعمل. لأن المكانة للروح كما أن المكان للجسم.

والعلم روح العمل، والعمل جسده. فاقتضى كل منهما بحسب المناسبة ما يشابهه، ويماثله. فعلو المكانة للعالم. وعلو المكانة للعامل. ومن جمع بينهما فله (١) العلوان. فالإنسان الكامل له العلوان لا لذاته بل بهما.

<sup>(</sup>١) في (م): (ومع جمع بينهما...). وعدلت الجملة هكذا بناء على ما فهمته من الفص الرابع من فصوص الحكم لابن عربي وهو فص حكمة قدُّوسية في كلمة إدريسية. انظر: فصوص الحكم، الإشارة السابقة.

فالعلو إذاً لهما لا له، وهذا العلو المضاف إليهما إنما هو من جملة ظهور الحق تعالى بالصفات الكونية مثل قوله تعالى: (مرضت ولم تعدني)(١) ونحو ذلك.

فمن علم أن ليس في الوجود إلا الله تعالى علم أن العلى بالمرتبة والعلى بالمكان ليس إلا الحق تعالى. فأمّا ما يقتضي نسبة العلو المكاني إليه تعالى فهو قوله: والرحمن على المعرش استوى (٢٠).

فإن العرش أجلُّ الأماكن وأعلاها<sup>(٣)</sup> فهو مستو عليه بحسب ظهوره فيه. فبهذا الاعتبار له العلو المكاني. وأما تعاليه تعالى عن إمكان، إنما هو بحسب الذات لا بحسب المظاهر والأسماء. وأمّا ما يقتضي نسبة علو المرتبة إليه تعالى فهو مثل قوله تعالى: ﴿كُلُّ شيء هالك إلا وجهه﴾(٤).

وكونه تعالى ترجع الأمور كلها إليه. وكذا انفراده تعالى بالإلهية التي لا مرتبة فوقها، ولا أجلّ منها.

> فهو تعالى منفرد بأعلى المراتب، وأعلى الأماكن وأجلّها لذاته تعالى. والله أعلم.

## مسألة (٢٦٩)

اعلم أنك إذا أمعنت النظر في حقائق الأشياء وجدت بعضها متبوعة مكتنفة بالعوارض، وبعضها تابعة.

والمتبوعة هي الجواهر، والتابعة هي الأعراض ويجمعها الوجود الإلهي. إذ هو المتجلي بصورة كل منها. والجواهر متحدة في الجوهرية فهي حقيقة واحدة، هي مظهر الذات الإلهية من حيث قيوميتها. كما أن العرض مظهر الصفات التابعة. ألا ترى أن الذات الإلهية لا تزال محتجبة بالصفات. فكذلك الجواهر، لا تزال مكتنفة بالأعراض.

وكما أن الذات مع انضمام صفة من صفاتها إليها، تكون اسماً من الأسماء، كلية كانت أو جزئية، كذلك الجوهر مع انضمام معنى من المعاني الكلية إليه يصير جوهراً خاصاً مظهراً لاسم من الأسماء الكلية بل عينه. وبانضمام معنى من المعاني الجزئية إليه يصير جوهراً

<sup>(</sup>١) حديث: ومرضت ولم تعدني، لم أجد هذا الحديث في المصادرة الموجودة بين يدي.

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة طه، الآية ٥، مكية.

<sup>(</sup>٣) في (م): (وملاها).

 <sup>(</sup>٤) القرآن الكريم، سورة القصص، الآية ٨٨، مكية.

جزئياً كالشخص. وتسمى هذه الحقيقة في اصطلاح القوم، أهل الله تعالى، بالنفس الرحماني، والهيولي الكلية، وما تعين منها وصار موجوداً من الموجودات يسمى بالكلمات الإلهية.

والله أعلم

### مسألة (۲۷۰)

اعلم أنه كما أن الروح روح لبدنه فكذلك الحق تعالى روح للعالم. وكما أن الروح يدبر بدنه بقواه فكذلك الحق تعالى يدبر العالم بأسمائه وصفاته.

وكما أن الروح ليس بحال في بدنه ولا متحد به فكذلك الحق تعالى ليس بحالٌ في العالم، ولا متحد به.

والله أعلم.

# مسألة (۲۷۱)

اعلم أنه ليس في الوجود العلمي ولا العيني لشيء مثل من كل الوجوه، وإذا لم يكن له مثل، فليس له أيضاً ضد من كل الوجوه، لأنه لتحقق الضدية تتحقق المثلية لأن كل ضد ماثل لضده في الضدية.

والله أعلم.

# مسالة (۲۷۲)

اعلم أن السعيد من العباد من حال الله تعالى بينه وبين ربوبيته وأقامه عبداً في جميع أحيانه. يخاف ويرجو إيماناً، ولا يرجو أعياناً. فافهم.

والله أعلم.

### مسألة (۲۷۳)

اعلم أن العبد بحسب ما عمل. فهو المقدس إن كان عمله تقديس الحق تعالى، وهو المنزّه بتنزيه الحق تعالى، والمعظم بتعظيم الحق تعالى. ولما لحظ من لحظ من أهل الكشف هذه الرجعة على نفسه.

قال: «سبحاني». فأعاد التنزيه عليه لفظاً كما عاد عليه حكماً.

والله تعالى أعلم.

### مسألة (۲۷٤)

اعلم أنك إذا علمت وحدة الحقيقة الوجودية، وأن الحق خلقٌ من وجه، وأن الخلق حقّ

من وجه بحكم مقام المعيّة. وعلمت أن الحق حق، وأن الخلق خلق في مقام الفرقة. وعلمت أن الكل حق بلا حق في مقام الفرق أن الكل خلق بلا حق في مقام الفرق المطلق. وتحققت بهذه المقامات فكن إن شئت في مقامات الجمع، وإن شئت من مقامات الفرق. فإنه لا يضرُّك حينئذ، وأنت مخلص موحد. وتكون مع كل من سبق، ومع كل من لحق، لأنك قابل بكل المراتب عابد لله تعالى فيها جميعاً.

والله تعالى أعلم.

# مسألة (۲۷۵)

قال الله تعالى: ﴿ولقد خلقنا السموات والأرض وما بينهما في ستة أيام﴾(١).

اعلم أنه قد زعم قوم أن خلقها ما وقع إلا في ستة أيام مقدرة لا موجودة. وهو خطأ. فإن الله تعالى إنما خلقها في هذه الأيام الستة الموجودة المعلومة عندنا فإنها كانت موجودة قبل خلقها. فإن الأيام للفلك الأعلى لا لها. فإن اليوم دورية غير أن الليل والنهار أمر آخر معلوم في اليوم لا نفس اليوم فحدث الليل والنهار بحدوث السموات والأرض لا الأيام. والله أعلم.

## مسألة (۲۷٦)

اعلم أن من رأى وجود الأشياء كلها من الله تعالى ابتداءً ونشأة (٢)، ورأى رجوعها إليه عوداً، ورأى معيته في الأشياء بين البدء (٢) والعود، لم يرّ معوجاً بل كان يرى استقامة محضة لا غير.

فالعارف إذا سئل الاستقامة إنما سئل معرفة حكمة الأشياء في وضعها. ووجوه الحق تعالى فيها. ألا إلى الله تصير الأمور.

### مسألة (۲۷۷)

اعلم أنه لولا المحبة ما صح الطلب شيء أبداً، ولا وجد شيء، ولا كانت حركة من شيء إلى شيء. فالمحبة أصل في باب وجود الأعيان، وفي باب مراتبها ومقاماتها، حتى أن الحركة من الخائف في سرية إنما سببها حب النجاة. فالحب أعلى المقامات والأحوال. والساري فيها وهو الأمر الجامع، والأصل الكلى لكونه مقام أصل الوجود وسيده. ومبدأ

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة (ق)، الآية ٣٨، مدنية.

<sup>(</sup>٢) في الأصل: (ونشنة).

<sup>(</sup>٣) في الأصل: (البدأ).

العالم وتُمِدّه وهو سيدنا محمد، صلى الله عليه وسلم. فاتخذه الله حبيباً حين اتخذ غيره خليلاً، ونجيّاً، وصفيّاً. فمن حقيقة هذا السيد تفرعت هذه الحقائق علواً وسفلاً. فأعطى الله أصل المقامات وهو المحبة لأصل الموجودات. وهو سيدنا محمد، صلى الله عليه وسلم. وبالحب كان الوجود المحدث.

والله أعلم.

## مسالة (۲۷۸)

اعلم أن معرفة المراتب من أشرف علوم المعرفة. فإن الذي لا يعرف حقائقها يلتبس عليه التوحيد، ويخامره الشك. ومن لم يعرف المراتب لم يعرف الخلق. فإن الخلق وهم عدم في وجود الحق تعالى. قال سيدنا محمد، صلى الله عليه وسلم: (من عرف نفسه فقد عرف ربه)(١). قال بعضهم: (انتهى سفر الطالبين إلى الظفر بنفوسهم).

والله أعلم.

## مسألة (۲۷۹)

تنوعت الصور الحسية، فتنوعت اللطائف، فتنوعت المآخذ، فتنوعت المعارف، فتنوعت التجليات. فوقع التحول والتبدّل في الصور في عيون البشر. فلا يعاين إلاّ من حيث العلم والمعتقد. واللّه تعالى أعزّ وأجلّ من أن يُشهد.

والله أعلم.

### مسألة (۲۸۰)

ما من مخلوق إلا وله حال مع الله تعالى. فمنهم من يعرفه، ومنهم من لا يعرفه. فأمّا علماء الرسوم فلا يعرفونه أبداً. فإن الحروف التي عنها أخذوا علومهم تحجبهم، وهي حضرتهم. فليس لهم رائحة من نفحات الجود، وإن كان أجر الاجتهاد والدرس والأجر كون أيضاً. فما زالوا من رق الكون.

وأتما من كان على بيّنة من ربه؛ فإنه يكشف له مما أريد به فيظهره ويسكن تحت جري المقادير. فطاعاته ومعاصيه له مشهودة. فيعرف متى يعصي، وأين يعصي وكيف يتوب ويجتبي فيبادر لكل ما كشف له مستريحاً برؤية عاقبته متميزاً عن غيره بهذا.

والله تعالى أعلم.

<sup>(</sup>١) سبقت الإشارة إليه.

## مسألة (۲۸۱)

التوحيد علم، ثم حال، ثم علم. فالعلم الأول: توحيد الدليل، وهو توحيد العامة أعني علماء الرسوم. وتوحيد الحال: أن يكون الحق تعالى نعتك فتكون هو لا أنت في أنت.

﴿وما رميت إذ رميت ولكن الله رمي﴾(١).

والعلم الثاني: بعد الحال توحيد المشاهدة. فترى الأشياء من حيث الوحدانية. فلا ترى إلا الواحد. وبتجليه في المقامات تكون الوحدات. فالعالم كله وحدات. فيضاف بعضهم إلى بعض تسمى مركبات يكون لها وجه في هذه الإضافة تسمى أشكالاً. فليس لغير هذا العالم هذا المشهد.

والله أعلم.

# مسألة (۲۸۲)

اعلم أنه لما في قوة الأحد أحدٌ به كل موجود ظهر جميع ما ظهر بأحدية تخصه أعطتها أحدية الذات الواهبة وجود ما وجد من الموجود. والواهية علم ما علم من المعلومات.

فالأحدية ظاهرة في الآحاد خفية في المجموع في المركبات وهي المعبر عنها في لسان الشرع بالأسماء. وفي العقول السليمة بالنسب. وفي العقول القاصرة النظر بالصفات. وأبين ما يظهر فيه حكم الواحد في العدد لأنه بالواحد يظهر العدد، وينشأ على الترتيب الطبيعي من الاثنين إلى ما لا يتناهى. وبزوال الواحد منه يزول العدد.

والله أعلم.

# مسألة (۲۸۳)

النور اسم من أسمائه تعالى، وهو تجليه باسمه أعني في صور الأكوان كلها. وقد يطلق على ما يكشف المستور من العلوم اللدنية والواردات الإلهية التي تطرد الكون عن القلب. والله أعلم.

### مسألة (٢٨٤)

السرُّ في اصطلاحهم هو ما يخص كل شيء من الحق تعالى عند التوجه الإيجادي المشار إليه بقوله تعالى: ﴿إِنَّمَا قُولُنَا لَشِيءَ إِذَا أَرِدْنَاهُ أَنْ نَقُولُ لَهُ كُنْ فَيْكُونَ﴾(١).

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة الأنفال، الآية ١٧، مدنية.

 <sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة النحل، الآية ٤٠، مكية. كانت محرّفة في الأصل وقد كتبها الناسخ (إنما أمرنا) وهي نص آخر لا يتفق وهذا النص.

ولهذا قيل: «لا يعرف الحق تعالى إلاّ الحق، ولا يحب الحق إلاّ الحق ولا يطلب الحق إلاّ الحق تعالى. لأن ذلك السرّ هو الطالب للحق والمحب له والعارف به».

والله أعلم.

## مسألة (۲۸۵)

اعلم أيها المحب كائناً من كان: أن الحجب التي بينك وبين محبوبك كائناً من كان ليست سوى وقوفك مع الأشياء لا الأشياء، وإنما وقفت مع الأشياء لضعف الإدراك وهو عدم النفوذ. فهو المعبر عنه بالحجاب، وهو عدم والعدم لا شيء فلا حجاب ولو كانت الحجب صحيحة لكان من احتجب عنك احتجبت عنه. ولا نعرف ما نقوله إلا من كان الحق تعالى سمعه وبصره. فهو الذي يعرف ما يعبر عنه بالحجاب فوقوفك مع الحق تعالى حجابك عن الحلق. وهذا من باب توسع. والإيناس بما ورد به الكتاب والسنة من ذكر الحجب الظلمانية والنورانية. وعلى هذا التوسع بيت الحجب.

والله أعلم.

## مسألة (۲۸٦)

لا تغتر بقول بعض العارفين: «العارف لا يشغله شيء عن ربه، ولا يشغله ربه عن شيء». إنما أراد قوة الحضور لا المشاهدة فما أشهدك إلا أفناك وأبقاك له. وما أبقاك لك. فخذ ما لك واترك ما له.

والله أعلم.

### مسألة (۲۸۷)

القلق سطوات الشوق على القلوب بالهبوب إلى المحبوب والاشتياق بالهبوب إلى الدوام. وهما من أحكام المحبة. كما قيل:

فَابُكِ إِنْ نَاأَوْا شَوْقاً إِلَى هِم وَابِكِ<sup>(۱)</sup> إِنْ دَنَوْا خَوْفَ الفُرَاقِ فهذا قد جمع حقيقة الشوق والاشتياق. فالشوق يسكن باللقاء. والاشتياق يهيج عند اللقاء. فالشوق حال. والاشتياق ثبوت.

-----

<sup>(</sup>١) في الأصل:(فابكي).

## مسألة (۲۸۸)

الهيبة للقلب تمنعه من الرؤية في بساط المشاهدة. كما قيل:

أَشْتَ الْحَسَدُ فَسِإِذَا بَسِدَا أَطْسِرَ فُسَتُ مِسِنْ إِجْسِلاَلِسِهِ لاَ خِسِيْفَةَ بَسِلْ هِنِيْبَةَ وَصِسيَانَ لَهَ لِجَمَسالِسِهِ وَأَصُدُ عَسِنْسَهُ تَجَسِلَسِداً وَأَرُومُ طَسِيْسِفَ خَسِيَسالِسِهِ

فالجمال مهيب، والجلال معظم محوف بخلاف ما يعرفه أثمتنا، فإنه طرأ في هذه المسألة تلبيس من وجه الجلال الإلهي الذي لا يمكن أن يرى (١) الحق تعالى فيه. فإنهم اعتقدوا أن ذلك الجلال المتجلّي إلينا وليس كذلك. ولكن للجمال جلال وهو الذي يرى الحق تعالى فيه. إذا قلنا رأيناه في مقام الجلال. وقوله صيانة لجماله. فهو قول «الشبلي» (٢): «إني أغار على القديم أن يراه المحدث». وأما قوله طيف خياله فالخيال كنى به عن الشاهد.

### مسألة (۲۸۹)

علامة من عرف الله تعالى حقيقة المعرفة أن يطّلع على سرّه. فلا يجد علماً به. فذلك الكمال الذي لا معرفة وراءه. وفضًل رجال الله تعالى بعضهم على بعض باستصحابهم هذا الأمر على السواء.

والله تعالى أعلم.

## مسألة (۲۹۰)

إذا أفناك عنك في الأشياء أشهدك إياه محركها ومسكنها. وإن أفناك عنك وعن الأشياء أشهدك إياه عيناً. فإن عقلت أنك راء فما أفناك عنك فلا تغلط، وهذا هو فناء البقاء ويكون عن حصول تعظيم في النفس. ومنها البقاء بنسبتك إليه، والفناء بنسبتك إلى الكون فاختر لنفسك لمن تنتسب.

والله تعالى أعلم.

 <sup>(</sup>١) في الأصل: (ير).

الشبلي: يقول عنه الهجويري في كتابه: كشف المحجوب. سكينة الأحوال، وسفينة المقال، أبو بكر دلف بن جحدر الشبلي. كان من مشاهير المشايخ. كان دقيقاً في إشاراته حيث قال أحد المحدثين عنه: إشارات الشبلي، ونكت المرتمش، وحكايات جعفر. صحب الحلاّج فترة طويلة، واتصل بغيره من المشايخ ويُروى أنه ذهب ذات يوم إلى السوق فقال الناس عنه: وهذا رجل مجنون». فردّ عليهم قائلاً: وأنا عندكم مجنون وأنتم عندي أصحاء فزادني الله في جنوني وزادكم في صحتكم، أي: أن جنوني هو نتيجة محبة الله الصادقة، بينما عقلكم هو نتيجة الغفلة الكبيرة. فاللهم زدني في جنوني حتى أكون قرياً منك. وزاد في عقلكم حتى تزدادوا بعداً عنه. وكأنه يدعو عليهم من غيرته. انظر: كشف المحجوب، صحمود.

### مسألة (۲۹۱)

قال الله تعالى: ﴿ يدبر الأمر ﴾ (١) وهو عالم الأرواح. ﴿ يفصل الآيات ﴾ (٢) في عالم الأجسام. فقد جمع الإنسان بحقيقة بين العلمين. العلم الضرورة: وبه يشارك الملائكة.

والعلم النظري: وبه يتميز عنهم. ومما يتميز به عنهم أيضاً تصور المعلومات ذوات الصور، وليس للروحانيات من ذلك التصور شيء. وإن كان لهم العلم. وهذا كله راجع إلى اختلاف النشأة.

واعلم أن الإنسان الكامل هو الحضرة الجامعة الشاملة لجميع الأسماء الإلهية. كما أنه جامع لحقائق الأكوان كلها. يعلم كيفيات حركاتها وسكناتها، وأنفاسها، وما يكون منها، وعليها لأنها هو، وهو هي. وبجمعيته للأسماء الإلهية كان له الحكم عليها والتصرف فيها. وكان لها الانقياد إليه. كما قال الله تعالى: ﴿وسخّر لكم ما في السموات وما في الأرض جميعاً منه ﴾ (٢). فقوله تعالى: ﴿منه ﴾ أي من جهة الأسماء الإلهية.

والله أعلم.

### مسألة (۲۹۲)

اعلم أن المقامات والاضطراب في عدم احترام (٤) الحضرة الإلهية مع العلم بما ينبغي لها شديد حمله على العارفين.

فمنها: قول رسول الله، (صلى الله عليه وسلم): (ما ابتلي أحد من الأنبياء بمثل ما ابتليت به)(°). ومنها: غضب موسى (عليه السلام)، وإلقاء الألواح. ومنها: دعاء نوح، (عليه السلام)، على قومه. فهذا إحجاب على الأيدي الإلهية المتصرفة في الله تعالى: ﴿ ما من دابة إلا هو آخذ بناصيتها ﴾(٢).

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة الرعد، الآية ٢، مدنية.

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة الرعد، الآية ٢، مدنية.

 <sup>(</sup>٣) القرآن الكريم، سورة الجائية، الآية ١٣، مكية.

<sup>(</sup>٤) هذه الفقرة شديدة الاضطراب في (م). وبما أن النسخة (س) قد انتهت فقد حاولت تلمس هذه المسألة في الفتوحات فلم أحصل عليها وللأمانة وضعت حرف (و) بين كلمتي المقامات . الاضطراب لأن المعنى بدا لي على أن شرح المقامات أو تفسيرها هو: (الاضطراب في عدم احترام الحضرة الإلهية) فوضعت حرف (و) بينهما ليكون المفهوم العائد في [لها] على المقامات وليس على الحضرة الإلهية.

حديث: هما ابتلى أحد من الأنبياء بمثل ما ابتليت به، لم أجد هذا الحديث في المراجع الموجودة لدي.

<sup>(</sup>٦) القرآن الكريم، سورة هود، الآية ٥٦، مكية.

## مسألة (۲۹۳)

اعلم أن الصفات الذاتية للموصوف بها، وإن تعددت فلا تدل على تعدد الموصوف في نفسه لكنها مجموع ذاته وإن كانت معقولة في التميز بعضها عن بعض.

والله أعلم.

### مسالة (۲۹٤)

اعلم أن الذي فطر عليه الإنسان من العلم علمان.

اعلم: بوجود الله تعالى. وعلم: بفقره إليه، والفقر نقص مؤلم، والغنى كمال ملذ. فلا بد لكل من صفته الفقر أن يفر إلى الله تعالى هرباً من الفقر المؤلم، وطلباً للغنى الملذ. فهو يطلب مالاً يصح وجوده أصلاً لأنه لو استغنى أحد بالله تعالى لاستغنى عن الله تعالى لأن الاستغناء عن الله تعالى محال. لكن الله تعالى، من فضله، إذا أحدث في العبد طلباً لأمر معين مما هو مفتقر إليه أعطاه لذة تزيل عنه ألم الفقر. فيزول عنه ألم الفقر المعين، دون الفقر الكلي الذي لا يمكن زواله عن الممكن في حال وجوده، ولا في حال عدمه.

والله أعلم.

# مسألة (٢٩٥)

لا يلزم من وجود الصفات المتعلقة وجود المتعلق كوجود القدرة أزلاً، وتعلقها إنما هو الايجاد ولا يصح أن يكون الإيجاد أزلاً، وكذلك العلم فإنه لا يلزم من وجوده أن يكون متعلقها بحقائق المعلومات. بل له صلاحية التعلق والعلم المحدث عندنا واحد، لا أقول إن لكل معلوم علم فإنه لا اشترط فيه التعلق بكل المعلومات، وإنما هو معنى فيه صلاحية التعلق. فإذا نسب إلى الحق نسب إليه متعلقاً بما لا يتناهى من المعلومات حذراً من أن يقوم به جهل بما يصح أن يعلم وذلك على الله تعالى محال. وقلنا بوحدانيته. إذ لو كان لكل معلوم علم.

والمعلومات لا نهاية لها. ودخول ما لا نهاية له في الوجود محال. فوجود علوم لا نهاية لها محال. وما ذكرنا من تعلق العلم المحدث بما لا نهاية له جوّزه الإمام «أبو عمر الأشعري» رحمه الله تعالى. وهو قول صحيح عندنا نرتضيه، وإن اختلفت مآخذها في دركه فالمدرك واحد وكلاهما في هذا كله إنما هو في الصفات المحدثة المخلوقة.

وأما علم اللّه تعالى وصفاته المتعلقة فقد وافقنا على ذلك العقلاء إلاّ شرذمة قليلة وهي المعتزلة، والاعتبار لهم عندنا.



اعلم أنه ما عُبدَ شيءٌ في العالم إلا بعد تلبسه بالرفعة. وشهوده في الدرجة الرفيعة عند العابد. وبذلك تسمّى الحق تعالى لنا برفيع الدرجات، حيث قال الله تعالى: ﴿وفيع الدرجات ذو العرش﴾(۱). ولم يقل رفيع الدرجة. فهو كثير الدرجات في عين واحدة فإنه قضى أن لا يعبدوا إلا إياه، في درجات كثيرة مختلفة أعطت كل درجة مجلى إلهي عُبِد فيها، وأعلاها الهوى. كما قال تعالى: ﴿أَفْرأَيت مِن اتخذ إلهه هواه﴾(۲). فهو أعظم معبود. فإنه لا يعبد شيء إلا به، ولا يعبد هو أي الهوى إلا بذاته. شاهدت الهوى في بعض المكاشفات ظاهراً بالألوهية قاعداً على عرشه، وجميع عبدته حافين عليه، واقفين عنده. وما شاهدت معبوداً في الصور الكونية أعظم منه وفيه أقول:

وحقُ الهَوى إنَّ الهَوى سَبَبُ الهَوى وَلَوْلاَ الهَوَى فِي القَلْبِ مَا عُبِدَ الهَوَى فَي القَلْبِ مَا عُبِدَ الهَوَى فَحَقَ الهوى المقسم به، أعنى به الحب الأصلى الدّال عليه قدسياً بقوله: فأحببت.

إن الهوى بعينه هو سبب الهوى الحسي في القلوب. ما عبد الهوى الذي هو الميل إلى مظاهره الكونية ومجالبه الخلقية بالاتباع له والانقياد لأحكامه. ألا ترى كيف تمم سبحانه الآية بقوله: ﴿وَأَصْلُهُ اللَّهُ عَلَى عَلَم ﴾ (٣).

والضلالة الحيرة فيما علم إن ﴿وقضى ربك أن لا تعبدوا إلا إيّاه ﴾(1). وهو الحق مع أن العابد ما عبد إلا هواه بانقياده إلى طاعة هواه فيما يأمره من عبادة من عبده حتى عبادته لله تعالى، إنما كانت عن هوى لأنه لو لم يقع له هوى ميله فأحب، فأراد لما عبد الله، ولا آثره على غيره في إرادته.

لكن إرادته في عبادة الله تعالى وافقت حكم الله تعالى الذي قضى به ألا يعبدوا إلا إياه. ولو لم يوافق فيما عبده صورة ما من صور العالم الذي اتخذها بهواه، لا بالأمر الإلهي إلها يعبد. ومع هذا في الصورتين لا يزال العابد تحت سلطان هواه فيما عبده بحق أو بباطل لزعمه القائم بغرض غيرية المعبود، مع أن لا معبود على الحقيقة إلا الله، ثم رأى الحق المعبودات الكونية تتنوع في نظر العابدين لها في الحقيقة والبطلان. فكل عابد آمراً ما يكفر من يعبد سواء، لتمحض هواه في معبود هواه.

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة غافر، الآية ١٥، مكية.

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة الجاثية، الآية ٢٣، مكية.

<sup>(</sup>٣) استكمال الآية السابقة مباشرة (٢٣) من سورة الجاثية.

<sup>(</sup>٤) في الأصل بدون (و): (قضى ربك.....إلخ). وهي آية رقم (٢٣) من سورة الإسراء، مكية.

فما عبد كل عابد إلا هواه وما استعبده سواه. صادف المعبود الحق الذي شرعت عبادته أو لم يصادف بحسب مشروعية الحكم. لا بحسب ما في نفس الأمر حيث لا تقع العبادة إلا لمستحقيها بالذات.

ولذا التنبيه لاتحاد الهوى عند اعتبار نسبته إلى متعلقاته يرى به الكل متحداً لأحدية الهوى. وعند قطع النظر من تلك التعليقات لا يرى إلا عيناً (١) واحدة يلازمها اقتضت عبادة كل عابد لكل معبود فكان هو العارف الكامل الرائي لكل معبود مجلي للحق يُغبّدُ فيه.

فالحق هو المعبود مطلقاً جمعاً وفرقاً. ولذلك ستى (٢) العابدون ذلك المجلي إلهاً مع اسمه الخاص بحجر أو شجر أو حيوان أو إنسان أو كوكب أو ملك. بالنظر إلى ما في نفس الأمر.

فتأمل ترى الحكم لسلطان التجلي الإلهي في المعبودات لا لصور أعيانها المشهودات. فكن ممن عرف فأقرَّ، لا ممن جهل فأنكر. وأقم منار الشرع في صورتي الإقرار والإنكار. فواعبد ربك حتى يأتيك اليقين (٢٠٠٠).

وعلى الغيب فاعبده فإنه: ﴿ لا تدركه الأبصار وهو يدرك الأبصار ﴿ ( أ ).

تتم

وصلّى اللّه على سيدنا محمد النبي الأمي. وعلى آله وصحبه وسلم.

<sup>(</sup>١) في الأصل: (عين).

<sup>(</sup>٢) في الأصل: (سموا).

<sup>(</sup>٣) القرآن الكريم، سورة الحجر، الآية ٩٩، مكية.

<sup>(</sup>٤) القرآن الكريم، سورة الأنعام، الآية ١٠٣، مكية.

# رسائك ابث عربي

## كتاب اليقين وكتاب المعرفة وكتاب عنقاء مغرب في ختم الأولياء وشمس المغرب

يعد كتاب اليقين من بين الكتب الهامة التي قدمها (محيي الدين بن عربي) . وتظهر أهميته في وضوح رؤيته وامتلاكه ناصية هامة من نواصي التنظير والتحقيق سواء من الجانب الفلسفي أو الصوفى .

فقد تشابكت الآراء حول مقولات كثيرة لابن عربي ، من هذه المقولات : ترديد بعض الكتب حول تفضيل ابن عربي نفسه في ولايته عن النبوة . وأقول لمن يرددون هذه الأقوال : اقرأوا هذا الكتاب وستأتيكم الإجابة شافية على لسانه وهو يناقش فكرة اليقين بعمق .

وبالرغم من هذا العمق وهذا التنظير إلا أن الكتاب واضح وضوحاً جلياً لدرجة تجعل من لاعهد له بقراءة كتب ابن عربي الاقتراب من هذا الكتاب ، بل وترديد ما يقوله من يسر وسهولة ، لميسور لغته ، ومأخذه ونقاء تعبيره .